PLAN DE FORMACION SACERDOTAL.
NORMAS Y ORIENTACIONES
PARA LA IGLESIA EN ESPANA

Formar pastores misioneros

28 de noviembre de 2019












CONGREGATIO PRO CLERICIS

Prot. N. 20195112
DECRETO

Su Eminencia Reverendisima el Card. Ricardo Blazquez Pérez, a nombre
propio y de los Obispos de la Conferencia Episcopal Espaiiola, a tenor del decreto
Optatam Totius n.1 y del canon 242 §1 del Cddigo de Derecho Canénico, que se
refiere a la obligacién de cada Conferencia Episcopal de establecer un Plan de
formacion sacerdotal, ha presentado a esta Congregacion para el Clero el Plan de
Formacion Sacerdotal, Normas y Orientaciones para la Iglesia de Esparia para su
revision y aprobacion.

Merece alabanza el acuerdo realizado entre los Sefiores Obispos, quienes
han unido sus fuerzas con el fin de ofrecer a los futuros sacerdotes un Plan de
Formacion actualizado en consonancia con la doctrina de la Iglesia Catdlica
expresada particularmente en la Ratio fundamentalis institutionis sacerdotalis y
para fomentar la (ormacion integral que viene exigida por la realidad cultural
actual en el empefio apostélico por la Nueva Evangelizacidn.

Consecuentemente, considerando dichas circunstancias y después de una
revision detallada, esta Congregacion para el Clero aprueba para un periodo de
cinco afios el Plan de Formacién Sacerdotal. Normas y Orientaciones para la
Iglesia de Esparia, con el fin de que dicha formacién se realice de la mejor manera
posible.

Dado en Roma por la Congregacién para el Clero, el dia 28 de noviembre
de 2019.

—

Beniamino Card. Stella
Prefecto

i b C Titn Yoy

E3 K:rge Carlos Patron Wong
Secretario para los Seminarios






AG
AL
AS
BPa
CCE
CCL
CEE
ChD
ChL

Chv

CIC
Civ

CTI
DCE

DFSJ

DGC

DH

DHo
Dl

DD
DMVP

DPFS

INDICE DE SIGLAS

Concilio Vaticano Il, Decreto Ad Gentes, 7 de diciembre de
1965

Francisco, Exhortacion apostolica postsinodal Amoris Laetitia, 8
de abril de 2016

Congregacion para los Obispos, Apostolorum successores.
Directorio para el ministerio pastoral de los Obispos, 22 de
febrero de 2004

Biblioteca Patristica, ed. Ciudad Nueva, Madrid

Cathecismus Catholicae Ecclesiae= Catecismo de la Iglesia
Catolica, 1997

Corpus Christianorum Latinorum, ed. Brépols

Conferencia Episcopal Espafiola

Concilio Vaticano 1, Decreto Christus Dominus, 28 de octubre
de 1965

Juan Pablo Il, Exhortacion apostolica postsinodal Christifideles
laici, 30 de diciembre de 1988

Francisco, Exhortacion apostolica postsinodal Christus vivit, 25
de marzo de 2019

Codex luris Canonici= Codigo de Derecho Canonico, 1983
Benedicto XVI, Carta enciclica Caritas in veritate, 29 de junio
de 2009

Comisién Teoldgica Internacional

Benedicto XVI, Carta enciclica Deus caritas est, 25 de
diciembre de 2005

XV Asamblea General Ordinaria del Sinodo de los Obispos, Los
jovenes, la fe y el discernimiento vocacional. Documento final,
28 de octubre de 2018

Congregacién para el Clero, Directorio general para la
Catequesis, 25 de agosto de 1997

H. Denzinger- P. Hinermann, eds., EI Magisterio de la Iglesia.
Enchiridion Symbolorum Definitionum et Declarationum de
rebus fidei et morum, 38 ed., Barcelona 1999

Congregacién para el Culto Divino y la Disciplina de los
Sacramentos, Directorio Homilético, 29 de junio de 2014
Congregacién para la Doctrina de la Fe, Declaracion Dominus
lesus, 6 de agosto de 2000

Juan Pablo Il, Carta apostolica Dies Domini, 31 de mayo de
1998

Congregacién para el Clero, Directorio para el Ministerio y
Vida de los Presbiteros, 11 de febrero de 2013

Congregacién para la Educacion Catodlica, Directrices sobre la
preparacion de los formadores en los Seminarios, 4 de
noviembre de 1993



DPPL

DREEF

DV

DVer

EFS

EG

EM

EMD

ES
FR

FTS

GeE

GS

IASOS

IPTH

IEPI

IFLS

ISP

LF

Congregacion para el Culto divino y la disciplina de los
Sacramentos, Directorio sobre la piedad popular y la liturgia.
Principios y orientaciones, 2002

Congregacién para la Educacion Catdlica, Decreto de reforma
de los estudios eclesiasticos de Filosofia, 28 de enero de 2011
Concilio Vaticano Il, Constitucion dogmética Dei Verbum, 18
de noviembre de 1965

Congregacién para la Doctrina de la Fe, Instruccion sobre la
vocacion eclesial del te6logo Donum Veritatis, 24 de mayo de
1990

Congregacion para la Educacion Catolica, Carta circular La
ensefianza de la filosofia en los seminarios, 20 de enero de 1972
Francisco, Exhortacién apostélica Evangelii Gaudium, 24 de
noviembre de 2013

Pontificio Consejo para la Pastoral de los Migrantes y de los
Itinerantes, Instruccion Erga migrantes caritas Christi, 3 de
mayo de 2004

Congregacion para el Culto divino y la Disciplina de los
Sacramentos, Carta circular Entre las méas delicadas sobre los
escrutinios acerca de la idoneidad de los candidatos, 10 de
noviembre de 1997

Pablo VI, Carta enciclica Ecclesiam Suam, 6 de agosto de 1964
Juan Pablo Il, Carta enciclica Fides et Ratio, 14 de septiembre
de 1998

Congregacion para la Educacion Catdlica, La formacion
teoldgica de los futuros sacerdotes, 22 de febrero de 1976
Francisco, Carta apostdlica Gaudete et Exsultate, 19 de marzo
de 2018

Concilio Vaticano |1, Constitucion pastoral Gaudium et Spes, 7
de diciembre de 1965

Congregacién para la Educacion Catdlica, Instruccion sobre la
normativa canodnica relativa a la admision al Seminario de
candidatos provenientes de otros Seminarios o de Familias
religiosas, 8 de marzo de 1996

Congregacidn para la Educacion Catolica, Instruccion sobre los
criterios de discernimiento vocacional en relacion con las
personas con tendencias homosexuales antes de su admisién al
seminario y a las érdenes sagradas, 4 de noviembre de 2005
Congregacién para la Educacién Catolica, Instruccion sobre el
Estudio de los Padres de la Iglesia en la formacion sacerdotal,
10 de noviembre de 1989

Congregacién para la Educacion Catdlica, Instruccion sobre la
formacion litargica en los Seminarios, 13 de junio de 1979

CV Asamblea Plenaria de la CEE, La Iglesia servidora de los pobres.
Instruccion pastoral, 24 de abril de 2015

Francisco, Carta enciclica Lumen Fidei, 29 de junio de 2013



LG

LS
MD

MQ

MR
MM

MV
NMI

NVNE

OECS

OEDS

OGLH
oT

OUCPs

OUCS

PDV
PE
PG
PL
PO
PP
PR

RC

Concilio Vaticano Il, Constitucion dogmatica Lumen Gentium,
21 de noviembre de 1964

Francisco, Carta enciclica Laudato Si’, 24 de mayo de 2015
Juan Pablo Il, Carta apostdélica Mulieris dignitatem, 15 de
agosto de 1988

Pablo VI, Motu proprio Ministeria quaedam, 15 de agosto de
1964

Misal Romano, 3 ed. en espafiol, 2016

Francisco, Carta apostolica Misericordia et misera, 20 de
noviembre de 2016

Francisco, Bula Misericordiae Vultus, 11 de abril de 2015

Juan Pablo Il, Carta apostélica Novo Millennio Ineunte, 6 de
enero de 2001

Obra Pontificia para las Vocaciones eclesiasticas, Nuevas
Vocaciones para una Nueva Europa. In Verbo tuo, 6 de enero
de 1998

Congregacion para la Educacion Catdlica, Orientaciones para la
educacion en el celibato sacerdotal, 11 de abril de 1974
Congregacion para la Educacion Catolica, Orientaciones para el
estudio y ensefianza de la Doctrina Social de la Iglesia en la
formacion de los sacerdotes, 30 de diciembre de 1988
Congregacion para el Culto Divino, Ordenacion General de la
Liturgia de las Horas, 11 de abril de 1971

Concilio Vaticano Il, Decreto Optatam Totius, 28 de octubre de
1965

Congregacion para la Educacion Catolica, Orientaciones para el
uso de las competencias de la psicologia en la admision y en la
formacion de los candidatos al sacerdocio, 29 de junio de 2008
Congregacioén para la Educacion Catdlica, Orientaciones sobre
la formacion de los futuros sacerdotes para el uso de los
instrumentos de la Comunicacion Social, 19 de marzo de 1986
Juan Pablo 11, Exhortacion apostolica postsinodal Pastores dabo
vobis, 25 de marzo de 1992

Juan Pablo I, Carta apostdlica Patres Ecclesiae, 2 de enero de
1980

Patrologia graeca, ed. J.P. Migne

Patrologia latina, ed. J.P. Migne

Concilio Vaticano Il, Decreto Presbyterorum Ordinis, 7 de
diciembre de 1965

Pablo VI, Carta enciclica Populorum Progressio, 26 de marzo
de 1968

Pontifical Romano. Ordenacion del Obispo, de Presbiteros y
Diaconos, 2 ed. typica, 29 de junio de 1989

Juan Pablo Il, Carta enciclica Redemptoris Custos, 15 de agosto
de 1989



RFIS

RM
RMa
SaC
SC
SCar

SCD

SDD
SpS
SRS

STh
UR

VA
VC
VD
VG
VMFE

VSac

Congregacién para el Clero, Ratio fundamentalis institutionis
sacerdotalis. El don de la vocacion presbiteral, 8 de diciembre
de 2016

Juan Pablo Il, Carta enciclica Redemptoris Missio, 7 de
diciembre de 1990

Juan Pablo Il, Carta enciclica Redemptoris Mater, 25 de marzo
de 1987

Pablo VI, Carta enciclica Sacerdotalis coelibatus, 24 de junio de
1967

Concilio Vaticano I, Constitucion Sacrosanctum Concilium, 4
de diciembre de 1963

Benedicto  XVI,  Exhortacion  apostélica  postsinodal
Sacramentum Caritatis, 22 de febrero de 2007

Congregacion para el Clero, El sacerdote confesor y director
espiritual, ministro de la misericordia divina, 9 de marzo de
2011

Comisién Episcopal del Clero, Sacerdotes dia a dia. La
formacion permanente integral, 8 de septiembre de 1995
Benedicto XVI, Carta enciclica Spe Salvi, 30 de noviembre de
2007

Juan Pablo Il, Carta enciclica Sollicitudo Rei Socialis, 30 de
diciembre de 1987

Santo Tomas de Aquino, Summa Theologiae

Concilio Vaticano Il, Decreto Unitatis Redintegratio, 21 de
noviembre de 1964

Congregacién para la Educacion Catolica, Carta circular
Vocaciones adultorum, 14 de julio de 1976

Juan Pablo IlI, Exhortacion apostolica postsinodal Vita
Consecrata, 25 de marzo de 1996

Benedicto XVI, Exhortacion apostolica postsinodal Verbum
Domini, 30 de septiembre de 2010

Francisco, Constitucion apostolica Veritatis Gaudium, 8 de
diciembre de 2017

Congregacidn para la Educacion Catolica, Instruccion La Virgen
Maria en la formacién espiritual, 25 de marzo de 1998

XCIX Asamblea Plenaria de la CEE, Vocaciones sacerdotales
para el siglo XXI. Hacia una renovada pastoral de las
vocaciones al sacerdocio ministerial, 26 de abril de 2012

10



INTRODUCCION

1. Un nuevo Plan de Formacion para los Seminarios Mayores de Espafia

1. «EIl don de la vocacion al presbiterado, sembrado por Dios en el corazon de
algunos hombres, exige a la Iglesia proponer un serio camino de formacion,
como ha recordado el Papa Francisco: “Se trata de custodiar y cultivar las
vocaciones, para que den frutos maduros. Ellas son un diamante en bruto, que
hay que trabajar con cuidado, paciencia y respeto a la conciencia de las
personas, para que brillen en medio del pueblo de Dios "»*. Estas palabras que
abren la Ratio Fundamentalis Institutionis Sacerdotalis animan a la Iglesia en
Espafia a tomar mayor conciencia del don de la vocacion sacerdotal y de la gran
responsabilidad que supone la formacion de los seminaristas en el actual
momento de la Iglesia y de la sociedad.

2. El carécter peculiar del ministerio presbiteral y la importancia del mismo para
la vida de la Iglesia exigen, a quienes han sido llamados por el Sefior a este
ministerio, una formacion especifica que los capacite para vivir con todas sus
exigencias el sacerdocio y para ejercerlo con responsabilidad.

3. Eneste intento de dar una respuesta al momento actual, la Iglesia en Espafia, en
comunion con la Iglesia universal, ha visto la necesidad de elaborar un
documento nuevo que oriente la pastoral vocacional, la formacion inicial de los
seminaristas y la formacion permanente del clero siguiendo las indicaciones de
la nueva Ratio Fundamentalis®.

4. Han pasado ya mas de treinta afios desde que en 1985 se actualizara la Ratio
Fundamentalis Institutionis Sacerdotalis promulgada el 6 de enero de 1970,
enriqueciéndola en numerosos aspectos a la luz del Cdédigo de Derecho
Canonico promulgado en 1983.

5. La formacion sacerdotal ha tenido, después del Concilio Vaticano I, grandes
aportaciones a la luz de algunos documentos del Magisterio de la Iglesia, entre
los que podemos destacar los siguientes®:

a) La exhortacion apostélica Pastores dabo vobis (25 de marzo de 1992),
de San Juan Pablo II, en la que se ofrece una visidn integral de la

L RFIS, Introduccion, 1; Francisco, Discurso a la Plenaria de la Congregacion para el Clero (3 de
octubre de 2014).

? Cf.RFIS 3.

® Cf. Comision episcopal de Seminarios y Universidades, La formacién sacerdotal. Enchiridion.
Documentos de la Iglesia sobre la formacion sacerdotal (1965-1998), Madrid 1999; Constitucion
Apostolica Sapientia Christiana (15 de abril de 1979) y las Normas de la Congregacion para la
Educacion Catdlica sobre dicha Constitucion (29 de abril de 1979); Instruccion sobre la Formacion
Litargica en los Seminarios de la Congregacion para la Educacion Catolica (3 de junio de 1979);
Carta Circular sobre algunos aspectos méas urgentes de la Formacion espiritual de los Seminarios (6
de enero de 1980), elaborada por la misma Congregacion, y posteriormente la Ratio Fundamentalis
Institutionis Sacerdotalis de 1985 después de la promulgacion del Codigo de Derecho Candnico
(1983).

11



6.

formacion e invita a tener en cuenta las cuatro dimensiones
imprescindibles y presentes en la formacion del seminarista: humana,
intelectual, espiritual y pastoral.

b) La carta apostolica en forma de Motu proprio Ministrorum institutio

(16 de enero de 2013) de Benedicto XVI, en la que se pone en
evidencia que a la formacion de los seminaristas prosigue la
formacion permanente de los sacerdotes.

c) El Santo Padre Francisco ha ofrecido un rico magisterio llamando a la

conversién misionera de la Iglesia, con evidentes repercusiones en el
ministerio; un constante ejemplo personal en relacion con el
ministerio y la vida de los sacerdotes, y ha animado y acompafado la
publicacion de la nueva Ratio Fundamentalis Institutionis
Sacerdotalis sobre la formacion sacerdotal, el Don de la vocacion
presbiteral (8 de diciembre de 2016), de la Congregacion para el
Clero.

d) La constitucion apostolica del papa Francisco Veritatis Gaudium

sobre las Universidades y Facultades Eclesiasticas (8 de diciembre de
2017) junto con las Normas aplicativas de la Congregacion para la
Educacion Catdlica (27 de diciembre de 2017)*. Ha recordado la
Ilamada a la santidad en Gaudete et Exsultate (19 de marzo de 2018).

La Conferencia Episcopal Espafiola ha querido elaborar su propio Plan de
Formacion Sacerdotal, con el fin de garantizar la necesaria comunién de
criterios formativos entre las diversas didcesis, comunidades religiosas clericales
y movimientos eclesiales. Siguiendo la recomendacion de la propia Ratio
fundamentalis, este Plan tiene en cuenta las circunstancias de tiempo y lugar en
que vivimos, las caracteristicas de las personas que se sienten llamadas al
sacerdocio y las necesidades y exigencias pastorales ineditas de la Iglesia
espafiola’.

Nuestra historia reciente

La Conferencia Episcopal Espafiola ha ido aprobando diferentes documentos
normativos para la formacion sacerdotal:
a) El primer Plan de la Conferencia Episcopal se aprob6 en el afio 1968.
b) En 1978 se publicé el Plan de Formaciéon Sacerdotal para los

Seminarios Mayores.

c) Mas tarde se aprobd el texto: La formacién para el ministerio

presbiteral. Plan de formacion sacerdotal para los Seminarios
Mayores, el 24 de abril de 1986, como un documento normativo y
vinculante en la Iglesia espafiola. Por primera vez presenté como

* Entre los muchos documentos de diversas Congregaciones sobre la formacion sacerdotal
destacamos, en pastoral vocacional, Nuevas vocaciones para una nueva Europa. In Verbo tuo (6 de

enero de 1998) de la Obra Pontificia para las Vocaciones Eclesiasticas en colaboracion con cuatro
Congregaciones romanas.

® Cf. RFIS 7-8.

12



apéndice un plan de estudios que cuidaba especialmente la formacion
intelectual de los seminaristas mayores.

d) EI 30 de mayo de 1996 se aprobé el Plan de formacion sacerdotal
para los Seminarios Mayores, vigente hasta la aprobacion de este
nuevo Plan.

La Conferencia Episcopal ha reflexionado también sobre la pastoral
vocacional, entre otros, en los siguientes documentos:

e Orientaciones sobre pastoral vocacional, de septiembre de 1974, y
Pastoral vocacional de la Iglesia en Espana. Instrumento de trabajo,
de marzo de 1988. Ambos de la Comisidn Episcopal de Seminarios y
Universidades.

e Vocaciones sacerdotales para el siglo XXI. Hacia una renovada
pastoral de las vocaciones al sacerdocio ministerial, aprobado por la
Asamblea plenaria el 26 de abril de 2012 a raiz de la JMJ 2011
celebrada en Madrid.

8. En cada uno de dichos documentos se han desarrollado las diferentes
dimensiones y el proceso educativo, adecuado a su tiempo, de la formacion de
los futuros preshiteros acentuando la espiritualidad del sacerdote diocesano,
especialmente después de la celebracion del Simposio y del Congreso sobre
espiritualidad sacerdotal organizados por la Comision Episcopal del Clero a
finales de los afios ochenta®.

9. Larealidad actual exige un nuevo discernimiento para ofrecer a los seminaristas
de nuestra nacion los elementos formativos necesarios para acoger y vivir la
identidad y espiritualidad del ministerio ordenado y la capacidad para vivir el
sacerdocio con entrega generosa y como medio de santificacion.

3. Notas caracteristicas y contenidos fundamentales de la formacion

10. La Ratio Fundamentalis regula la formacién de los seminaristas y de los
sacerdotes —tanto la inicial en el Seminario, como la permanente en la vida
ministerial- de acuerdo con cuatro notas esenciales: Unica, integral, comunitaria
y misionera.

11. Unica. Todos los momentos de la vida de un sacerdote —los fundamentos
puestos en su experiencia familiar y en su participacion en la comunidad
parroquial, el momento profundo y delicado de la decisiébn vocacional, la
formacidn inicial en el Seminario y la formacidén permanente en el ejercicio del
ministerio presbiteral-constituyen un unico proceso formativo. Se trata de un
Gnico camino discipular que, teniendo como origen el bautismo, se va
perfeccionando a través de la iniciacion cristiana, adquiere centralidad con la

® Cf. Cf. Comision Episcopal del Clero, Espiritualidad del Presbitero diocesano secular. Simposio,
Madrid 1987; Espiritualidad sacerdotal. Congreso, Madrid 1989.

13



entrada en el Seminario, recibe el sello sacramental con la ordenacién sacerdotal
y prosigue durante toda la vida en el ejercicio del ministerio’.

12. Integral. El seminarista y el presbitero han de crecer en su itinerario formativo
cultivando simultdnea y equilibradamente las cuatro dimensiones: humana,
espiritual, intelectual y pastoral. Esta unidad estructura su identidad y los
capacita para donar su vida entera a la Iglesia en el ejercicio fecundo de la
caridad pastoral.

13. Comunitaria. ElI Seminario, como institucién, existe en la forma de una
comunidad educativa cristiana. Esto significa que la comunidad no es solo el
lugar donde se recibe la formacion, sino que posee en si misma una capacidad
formativa. Del mismo modo que la vocacion nace y es acogida en una
comunidad particular, se forma en la comunidad discipular del Seminario. Son
agentes de la formacidn, segln su propia competencia, los diversos componentes
del Pueblo de Dios. El seminarista, por la ordenacion, se incorpora a la familia
del presbiterio y al servicio de la Iglesia particular en una comunidad concreta.
Los sacerdotes dedicados a la formacion de los seminaristas también estan
Ilamados a formar entre si una comunidad en el equipo formador, respetando las
competencias y el encargo encomendado a cada uno.

14. Misionera. Toda la formacion sacerdotal se orienta a la mision. Este es el
sentido de elaborar la Ratio nationalis y el proyecto formativo de cada
Seminario, evangelizar en una realidad cultural concreta, y esto solo se puede
conseguir desde la perspectiva local. Todos los elementos de la formacion se
orientan asi al servicio del Pueblo de Dios. Si toda la formacion se orienta a la
mision, el candidato al ministerio sacerdotal debera adoptar las formas y medios
mas adecuados para este servicio.

15. El futuro sacerdote proviene de la Iglesia particular y a ella regresa para servirla
como pastor, con un nuevo envio y un caracter sacramental. Este regreso
ministerial se refiere a la comunidad diocesana en la que quedara incardinado,
para representar sacramentalmente a Cristo Cabeza, Siervo, Sacerdote, ESposo y
Pastor, poniéndose al servicio de la comunién y de la misién confiada a la
Iglesia: la evangelizacion.

16. La formacion, de acuerdo con estas cuatro notas caracteristicas, posibilitara que
los sacerdotes sean verdaderos discipulos y misioneros, enamorados del
Maestro, pastores con «olor a oveja» que viven en medio del rebafio y le ofrecen
la misericordia divina. El sacerdote, debidamente formado, se sabra siempre
discipulo necesitado de cultivar su personalidad ministerial, como continua
configuracion con Cristo. Para ello, el Seminario ha de cuidar un objetivo
formativo central: la formacién del hombre interior; y tener un criterio
pedagdgico: la gradualidad.

" RFIS, Introduccion, 3.

14



17. La formacion del hombre interior. La atencion pastoral de los fieles exige
que el presbitero posea una sélida formacion y una madurez interior, ya que no
puede limitarse a mostrar una «‘“simple apariencia de habitos virtuosos”, una
obediencia meramente exterior y formal a principios abstractos, sino que es
Ilamado a actuar con una gran libertad interior. Se espera de €l que interiorice,
dia tras dia, el espiritu evangélico, por medio de una continua y personal
relacion de amistad con Cristo, hasta llegar a compartir sus sentimientos e
imitar su comportamiento»®. La formacién del hombre interior implica, pues, un
proceso de maduracién personal marcado por el autoconocimiento y el
desarrollo de las virtudes, unido a una formacion especifica que tiene como
nlcleo la caridad pastoral y se expresa con coherencia en actitudes pastorales.

18. El Papa Francisco ha sido critico con estilos sacerdotales lejanos al Evangelio y
ha designado con el término «mundanidad espiritual», a «la obsesion por la
apariencia, una presuntuosa seguridad doctrinal o disciplinar, el narcisismo y
el autoritarismo, la pretension de imponerse, el cultivo solo exterior y ostentoso
de la accion litdrgica, la vanagloria, el individualismo, la incapacidad de
escucha de los deméas y todo tipo de carrerismo». El texto de la Ratio
Fundamentalis continta describiendo el polo positivo: «Sean, al contrario,
educados para la simplicidad, la sobriedad, el didlogo sereno, la autenticidad y,
como discipulos a la escuela del Maestro, aprendan a vivir y a actuar desde la
caridad pastoral que corresponde, al ser ‘“servidores de Cristo y
administradores de los misterios de Dios” (1 Cor 4,1)»°.

19. La formacion ha de ser gradual. Los valores de la fe y de la vocacion no se
aprenden de una vez para siempre, al contrario, implican un aprendizaje que
constituye la base para otro nuevo aprendizaje. De esta manera se pone a la
persona en camino hacia un siempre mas, donde todo saber y toda experiencia es
progresiva y acumulativa. Progresiva, porque siempre hay un paso mas que dar;
acumulativa, porque la meta ya conseguida continGa siendo objeto de
crecimiento y ulterior profundizacién. Desarrollada en etapas, tanto en la
formacidn inicial como en la formacidén permanente.

20. Desde esta perspectiva se puede describir la formacion en el Seminario como la
«formacién del discipulo de Jesus destinado a ser pastor»™. Esta formacion
inicial se articula en cuatro etapas fundamentales:

a) La etapa propedéutica o introductoria, necesaria e indispensable, de
al menos un afio de duracion, ofrece una introduccion a la vida
sacerdotal y al mismo proceso formativo.

b) La etapa discipular o de estudios filosoficos, de dos a tres afios de
duracion, acompafia al seminarista en la afirmacidn consciente y libre
de su opcién de seguimiento de JesUs en la vida discipular, elemento
absolutamente necesario para que, después, se pueda realizar

8 RFIS 41.
° RFIS 42; cf. EG 93-97.
0 RFIS 62.

15



efectivamente la formacidn sacerdotal. Se trata de educar al hombre y
al discipulo de una manera rigurosa y sistematica.

c) Laetapa configuradora o de los estudios teoldgicos, de tres o cuatro
afios de duracion, es mas especifica, porque ayuda al seminarista a
emprender el camino mistico y ascético de la configuracion personal
con Cristo Cabeza, Siervo, Pastor, Sacerdote y Esposo.

d) La etapa pastoral o de sintesis vocacional, de duracién y modalidad
variable, segln la situacion de cada candidato y la préctica de la
didcesis. Transcurre entre el fin de la etapa configuradora y la
ordenacidn presbiteral. En ella se recibe la ordenacién diaconal.

21. La denominacion de etapas «discipular» y «configuradora» subraya dos
dinamismos que han de ser vividos después durante todo el ministerio. El
sacerdote debe ser siempre discipulo y ha de vivir en una continua configuracién
con Cristo, pero en las distintas etapas de la formacion inicial se desea poner el
acento especificamente en el significado y vivencia de estas exigencias de la
vida cristiana y sacerdotal.

22. El Seminario Mayor debe ser una escuela de fidelidad a Jesucristo, a su Iglesia
y a la propia vocacion y mision. Antes que un lugar material es un ambito
espiritual que favorece y asegura un proceso formativo, de manera que los
candidatos puedan llegar a ser, por el sacramento del Orden, una imagen viva de
Jesucristo buen Pastor. Su identidad profunda y su sentido es continuar en la
Iglesia la experiencia de formacion que el Senor realizd con los doce Apdstoles.
La vida en el Seminario es una escuela de seguimiento de Cristo, un tiempo
privilegiado para dejarse educar por El con la finalidad de aprender a dar la vida
por Dios y por los hermanos™*. En dicha comunidad ha de reinar la amistad, el
clima de familia, la caridad que alimenta el sentido de comunion con el obispo y
con la Iglesia’®>. Es la comunidad de referencia del seminarista hasta su
ordenacion.

23. El acompafiamiento formativo precisa del discernimiento de los formadores
que debe contemplar todas las dimensiones de la formacion. En el paso de una
etapa a otra y en el discernimiento propio del proceso de érdenes no bastan el
buen comportamiento o haber superado los cursos académicos. El seminarista
debe dar pruebas de un verdadero progreso en su camino alcanzando el grado de
madurez humana y vocacional exigido para cada etapa. La etapa pastoral busca
ofrecer al candidato una adecuada preparacion a la ordenacion, caracterizada
como sintesis vocacional. La declaracion de idoneidad certifica la ausencia de
deficiencias graves, pero también debe constatar, de modo positivo, el
crecimiento integral del candidato y prever su disposicion para asumir con
responsabilidad la formacién permanente.

11 cf. PDV 42,c.
12y/3ac, 3.1.3.

16



24. El Obispo, ultimo responsable de la formacion sacerdotal en la diocesis, y los
formadores, responsables directos de esta, han de ofrecer siempre a las nuevas
generaciones la propuesta formativa méas ajustada a los criterios presentados en
la Ratio Fundamentalis, y acogidos en este Plan de Formacion, teniendo en
cuenta la realidad social y cultural de los jovenes, evitando la repeticion
automatica de los esquemas de la formacion recibida.

4. Ambito de aplicacion

25. Las normas de este Plan de formacion, que ha tenido presente la normativa dada
por la autoridad suprema de la Iglesia y ha sido aprobado por la Santa Sede,
«han de observarse en todos los Seminarios tanto diocesanos como
interdiocesanos»™. Salvada la autoridad del Obispo diocesano, este Plan de
formacion tiende a unificar la formacion presbiteral en la nacion**. Aunque esta
dirigido fundamental y primariamente a los Seminarios diocesanos, servira de
orientacion para los Planes de formacion de presbiteros de Institutos de Vida
Consagrada y Sociedades de Vida Apostdlica que podrian acomodarse a él,
guardando las debidas proporciones y salvando el derecho propio. Tambien se
aplica integramente en las casas de formacion de los movimientos y de las
nuevas comunidades eclesiales, bajo la autoridad del Obispo diocesano™.

26. En lo que se refiere a los estudios académicos de filosofia y de teologia, que se
pueden definir como tales con base a la legislacion candnica, eclesiastica y/o
civil y, también, a las facultades eclesiasticas, es competente la Congregacion
para la Educacion Catdlica, la cual es responsable, ademas, de los acuerdos con
las autoridades civiles.

27. Compete a la Conferencia Episcopal, no a cada Obispo en particular, el derecho
y el deber de revisar el Plan de Formacion sacerdotal, asi como, cuando se
considerase Util y oportuno, aprobar experiencias particulares en el territorio de
la Conferencia’®. El texto inicial y las revisiones posteriores han de ser
aprobadas por la Santa Sede'’.

28. Para favorecer un didlogo constante entre la Santa Sede y las Iglesias
particulares, como signo de cercania y para recibir consejo y apoyo, los
Seminarios interdiocesanos, segun lo establecido en su propio Estatuto, enviaran
periédicamente un informe a la Congregacion para el Clero sobre la actividad
formativa desarrollada.

Bcic242,2.

1 Cf. RFIS 6.

15 cf. OT, Proem.; RFIS 1,c.
18 Cf. RFIS 4.

7' CIC 242,1; RFIS 3.

17



5.

Reglamento y Proyecto formativo de cada Seminario

29. Ademas de un reglamento propio, de caracter mas disciplinar referido a la vida

diaria y al régimen interno del Seminario®®, el Obispo diocesano —o los obispos
interesados en el caso de un Seminario interdiocesano— con la ayuda de los
formadores tienen el deber de elaborar un proyecto de «formacion integral» o
«itinerario formativo» que, teniendo como referencia la RFIS, adapte de forma
mas concreta la normativa y orientaciones del presente Plan de Formacién y la
vision pedagogica que lo inspira a «la realidad y exigencias de la Iglesia
particular, teniendo en cuenta el origen cultural de los seminaristas, la pastoral
de la Didcesis y la propia tradicién formativa»'®. Es necesario garantizar la
aplicacion préctica tanto del Reglamento como del Proyecto formativo de cada
seminario y revisar periodicamente su contenido para que responda a la realidad
de la comunidad formativa.

6. Colaboracion interdiocesana

30. El Plan de Formacion sacerdotal es un instrumento de comunion al servicio de
la aplicacion fiel en nuestras didcesis de la Ratio Fundamentalis Institutionis
Sacerdotalis. A partir de esta normativa y orientacion comun, es necesario el
impulso de servicios concretos que faciliten el discernimiento y el trabajo en
comunion en favor de la promocion vocacional y de la formacion inicial y
permanente de los seminaristas y presbiteros en Espanfa:

a) La CEE ha de abordar la puesta en marcha del Centro Nacional de
pastoral vocacional previsto en el documento Vocaciones
sacerdotales para el siglo XXI.

b) La Comision Episcopal de Seminarios y Universidades seguira
convocando encuentros periodicos de Rectores y Formadores de los
Seminarios, asi como de los responsables de pastoral vocacional.
También de Directores y profesores de Centros académicos donde
realicen sus estudios los candidatos al ministerio ordenado.

c) La Comision Episcopal de Seminarios y Universidades, con la ayuda
del Consejo asesor de Rectores, puede organizar actividades que
contribuyan a la preparacién inicial y permanente de los formadores
de los Seminarios y otras dirigidas a los seminaristas, que colaboren
en su itinerario formativo.

d) Las Comisiones episcopales del Clero y de Seminarios vy
Universidades han de mantener una colaboracion constante al servicio
de la aplicacion de la Ratio Fundamentalis Institutionis Sacerdotalis y
de este Plan de Formacion, sobre todo en lo que se refiere a la unidad
y continuidad entre la formacion inicial y la permanente.

e) Las Provincias o Regiones eclesiasticas han de promover en su ambito
territorial la colaboracion entre los Seminarios a traves de la

18 Cf. CIC 243.

¥ RFIS 10; cf. PDV 61.

18



realizacion de actividades comunes. Esta colaboracién puede
realizarse de diversas formas:

La integracion plena del itinerario formativo con la ereccion de
un Seminario interdiocesano®.

La acogida por parte de un Seminario diocesano de los
seminaristas de otra u otras didcesis.

La realizacion de alguna etapa o periodo formativo en comun.
Otras actividades o encuentros formativos o de convivencia
entre seminaristas y formadores.

20 Cf. CIC 237.

19



|. DESCRIPCION DEL CONTEXTO
SOCIAL, CULTURAL Y ECLESIAL DE LA IGLESIA EN ESPANA

1. Las circunstancias y las exigencias caracteristicas del tiempo y lugar en que
Vivimos

31. «Dios llama siempre a sus sacerdotes desde determinados contextos humanos y
eclesiales, que inevitablemente los caracterizan y a los cuales son enviados para el
servicio del Evangelio de Cristo»**. Por ello, al elaborar este Plan de formacién para los
Seminarios Mayores de la Iglesia en Espafa, se han tenido en cuenta los factores
sociales, culturales y eclesiales que caracterizan la época en la que vivimos.

32. El género humano vive un periodo nuevo de su historia caracterizado no solo por
cambios rapidos y profundos sino por un verdadero «cambio de época...generado por
los enormes saltos cualitativos, cuantitativos, acelerados y acumulativos»® hasta el
punto de reclamar de nosotros, mas que analisis y diagnosticos que envejecen pronto, un
estilo de discernimiento evangélico®.

33. Estas profundas transformaciones que se operan en nuestro mundo han afectado de
forma especial a la sociedad espafiola en las Gltimas décadas, de tal manera que la
Iglesia espafiola en sus personas, comunidades e instituciones vive un extraordinario
desafio evangelizador que ha de tenerse en cuenta en la formacion de los pastores.

34. La Conferencia Episcopal Espafola ha dirigido una «mirada compasiva a nuestro
mundo» encontrando los siguientes rasgos: poca valoracion social de la religion;
exaltacion de la libertad y del bienestar material; predominio de una cultura secularista,
del subjetivismo al relativismo, y la «cultura del todo vale»®, que genera la
proliferacion de «nuevas pobrezas»®. Este ambiente secularizador, que afecta con
fuerza a la vida interna de la propia comunidad cristiana, esta generando una debilidad
social de la Iglesia. Pero tiene también sus aspectos positivos en cuanto puede ayudarla
a purificarse de falsos esquemas en sus relaciones con la sociedad y con las personas, y
anima a los catdlicos a comprender la manera mas adecuada de situarse en el mundo
como verdaderos discipulos misioneros.

35. La Iglesia en Espafia vive un extraordinario cambio en su manera de estar presente en
la sociedad, tanto desde el punto de vista cuantitativo —nimero de fieles, presbiteros y
personas consagradas, parroquias muy pequefias en amplias zonas de nuestro territorio,
etc—, como cualitativo, en la forma de dialogar y ofrecer el anuncio del evangelio a

' ppV 5.

2 EG 52. Cf. LS 18.

23 Cf. PDV 10; EG 51; DFSJ 4.

2 CVI Asamblea plenaria de la CEE, Iglesia en mision al servicio de nuestro pueblo. Plan Pastoral
2016-2020 (16-20 de noviembre de 2015).

% Cf. ISP 15-22. Entre las raices de esas nuevas pobrezas estan la negacion de la primacia del ser
humano, la cultura de lo inmediato y de la técnica, un modelo centrado en la economia con la idolatria
de una logica mercantil.

20



nuestros conciudadanos.

36. El largo proceso de secularizacion, muy arraigado en la mentalidad de los jovenes,
unido al fendmeno de una creciente globalizacion, nos sitia ante un contexto cultural y
social que tiende a excluir al Dios personal de la vida de los hombres y los pueblos, de
manera que la fe y la préctica de la religion se considere un hecho meramente privado,
sin relevancia alguna en la vida social. El silencio sobre Dios se va imponiendo como
norma bésica de convivencia.

37. El presente cambio cultural —con sus rasgos mas decisivos y determinantes, el
subjetivismo vy el relativismo— va afectando a la misma concepcion integral del ser
humano, es decir, a la conciencia de su propia identidad y de sus relaciones con los
demas seres humanos, con el mundo y con Dios. El condicionamiento que supone la
ideologia de género, en sus expresiones mas radicales, afecta a los jovenes espafioles en
gran manera. El resultado es «un hombre débil, sin fuerza de voluntad para
comprometerse, celoso de su independencia, pero que considera dificiles las relaciones
humanas basicas como la amistad, la confianza, la fidelidad a los vinculos
personales»®.

38. Entre los elementos positivos de nuestra cultura, podemos destacar: su si a la
comunicacion, su valoracion de la solidaridad, su defensa, aunque parcial, de la vida, su
extraordinario aprecio de la libertad, su busqueda del amor y de la felicidad. Es un
desafio presentar a Dios a los jovenes no como enemigo de esos valores sino como su
verdadero artifice y la garantia real de su cumplimiento.

39. En constante discernimiento de la llamada que el Sefior realiza en el momento presente,
hemos de revisar la vida de nuestros Seminarios y preguntarnos como formar a los
candidatos al sacerdocio apostolico en el siglo XXI. Se hace muy necesario conocer a
los jovenes de hoy; identificar sus luces y sombras es vital para hallar la mejor manera
de acompariarlos en su proceso formativo.

40. El camino de la formacion sacerdotal en Espafia habra de cuidar:

a) La experiencia de encuentro con el Dios vivo, fuente de autenticidad y fervor en
la vida espiritual de los discipulos misioneros.

b) La madurez afectiva que propicie la sinceridad en el desprendimiento y la mayor
intensidad en el amor al Sefior y al projimo.

c) La capacidad de escucha y didlogo desde la solidez de los criterios teoldgicos,
morales y pastorales.

d) La forma de vida apostdlica encarnada personal y comunitariamente.

% | XXVI Asamblea Plenaria de la CEE, Instruccién pastoral La familia, santuario de la vida y
esperanza de la sociedad (27 de abril de 2001) 25.

21



2.

41.

42.

43.

Algunas caracteristicas de los jovenes de hoy entre los que se encuentran los que
estan llamados al sacerdocio ministerial

Aun en un contexto de globalizacion creciente, existen también en nuestro pais muchas
diferencias en el mundo juvenil, «muchas juventudes»?’. Como en otros lugares del
mundo, los jovenes que viven entre nosotros se abren paso en la vida en medio de no
pocas dificultades, por ejemplo, aquellos que crecen sin padres o sin familia, los que no
encuentran trabajo, los que sufren algun tipo de carencia material o afectiva, los que son
victimas de cualquier tipo de abuso?. Los jovenes sienten la necesidad de lugares y
ocasiones en los que poner a prueba su capacidad de relacion con los demas, madurar en
su vida afectiva, asi como de figuras de referencia®® cercanas, creibles y coherentes que
les ofrezcan apoyo, estimulo y ayuda para reconocer los propios limites, sin ser
juzgados. El papel de los padres y la familia sigue siendo crucial y cada vez mas dificil.

Los jovenes son especialmente sensibles a los problemas sociales, del medio ambiente
y a las discriminaciones de todo tipo. «En algunos jovenes reconocemos un deseo de
Dios, aungue no tenga todos los contornos del Dios revelado. En otros podremos
vislumbrar un suefio de fraternidad, que no es poco. En muchos habra un deseo real de
desarrollar las capacidades que hay en ellos para aportarle algo al mundo. En algunos
vemos una sensibilidad artistica especial, o una busqueda de armonia con la
naturaleza. En otros habra quizas una gran necesidad de comunicacion. En muchos de
ellos encontraremos un profundo deseo de una vida diferente. Se trata de verdaderos
puntos de partida, fibras interiores que esperan con apertura una palabra de estimulo,
de luz y de aliento»®.

No obstante, estamos ante un joven con frecuencia vulnerable, a veces con historias
personales que han provocado heridas afectivas o morales que no aparecen a primera
vista®!. Desean amar y ser amados, pero en un mundo hipersexualizado les resulta dificil
mantener una buena relacion con el propio cuerpo, vivir serenamente las relaciones
afectivas o comprender la moral sexual propuesta por la Iglesia®’. No es dificil encontrar
entre muchos jovenes alguno de estos componentes: pensamiento débil, convicciones
sin firmeza, indiferencia, pragmatismo, aislamiento; su norma de conducta es lo que
estd de moda; su ética se fundamenta en la estadistica y la emocidn, sustitutivas ambas
de la conciencia, relegada a la pura intimidad. El joven vive el consumo como una
nueva experiencia de libertad. No hay para ellos nada bueno ni malo con caracter
absoluto.

44, Otra caracteristica novedosa de estos tiempos que influye notablemente en la

formacion es la pertenencia a la llamada «generacion hiperconectada». Los jovenes
que entran en nuestros seminarios son ya «nativos digitales». No s6lo «usan» los
instrumentos de comunicacion, sino que éstos configuran su personalidad, su forma de

21 Cf. ChV 68-70.
28 Cf. ChV 95-102.
29 Cf. chV 90.

%0 chv 84.

3L Cf. chv 83.

32 Cf. chv 8L

22



ver la realidad, de relacionarse con los demas, de buscar respuestas a sus preguntas y de
llenar sus vacios afectivos. La web vy las redes sociales ofrecen una nueva manera de
comunicarse, un lugar de encuentro e intercambio, de participacién sociopolitica e
implicacion ciudadana y también de evangelizacion. Sin embargo, corren el riesgo de
reducir la comunicacion personal al contacto virtual, generar aislamiento, manipulacion
ideoldgica, dependencias y adicciones, distorsion de la verdad e incluso violencia. Esto
plantea un desafio nuevo a nuestros sistemas educativos en orden a ayudar a los jovenes
a pasar del contacto virtual a la sana comunicacién y a hacer una sintesis equilibrada
entre la realidad personal, la propia tradicion cultural y el continente global®®.

45. En estos afios ha aumentado considerablemente el fenébmeno migratorio hasta el punto
de que podemos hablar de los «migrantes como el paradigma de nuestro tiempo».
Entre los numerosos migrantes que llegan a nuestros paises occidentales muchos de
ellos son jovenes que han tenido que marchar de su tierra por razones diversas,
normalmente dramaticas y dolorosas, con el riesgo de perder sus raices y ser rechazados
en el lugar de destino, pero con la oportunidad que representan para nosotros de
enriquecimiento mutuo cultural, eclesial y también vocacional®*. A su vez no pocos de
nuestros jovenes se ven obligados a salir de su casa y a cambiar con frecuencia de lugar
por motivos de estudio, falta de trabajo o busqueda de mejores condiciones de vida. Esta
inestabilidad espacial repercute también en una cierta inestabilidad emocional e
inseguridad existencial. Los jovenes de hoy tienen mas dificultades para tomar
determinaciones para toda la vida. La inseguridad les paraliza, el temor a las
dificultades les crea ansiedad, les falta serenidad para mirar al futuro con certidumbre.
Sin embargo, es preciso seguir confiando en la capacidad que la fe tiene para llenar la
vida de una persona, hasta el punto de que llegue a dejarlo todo por el Sefior y su obra
redentora. Hay que ofrecer al corazon del joven el ideal valiente de la entrega total, de
plenitud y de vida verdadera.

46. En la Gltima década se ha acelerado la secularizacion y descristianizacion de los
jovenes en Espafia. Muchos consideran la religion como un asunto privado y se
consideran espirituales o en bdsqueda de la interioridad, pero no pertenecientes a una
confesion religiosa. La religion ya no se ve como la forma ordinaria de acceder al
significado de la vida, y se sustituye por ideologias y emociones, o por el éxito personal
o profesional. «Un ndmero consistente de jovenes, por razones muy distintas, no piden
nada a la Iglesia porque no la consideran significativa para su existencia»®.

47. La relacion de los jovenes con la figura de JesUs es muy variada. «Para muchos
jévenes Dios, la religion y la Iglesia son palabras vacias, en cambio son sensibles a la
figura de Jests, cuando viene presentada de modo atractivo y eficaz»®* . Muchos lo
reconocen como Salvador e Hijo de Dios y con frecuencia se sienten cercanos a él a
través de Maria, su Madre. Otros no tienen una relacién personal con él, pero admiran
su ensefianza o su coherencia ética. Para otros, es una figura del pasado carente de
relevancia existencial, o muy distante de la experiencia humana. Algunos tienen una

3 Cf. ChV 86-90.
% Cf. Chv 91-94.
% chV 40.
% chv 30.

23



concepcidn de la perfeccion cristiana como un modelo inalcanzable.

48. En la comunidad cristiana encontramos jévenes que se sienten parte viva de la Iglesia

y lo manifiestan con conviccion, a través de un compromiso activo dentro de ella.
Anhelan que la Iglesia ejerza una critica profética y fraterna, al tiempo que le piden
superar actitudes defensivas para escuchar con humildad y acoger con empatia nuevas
sensibilidades y propuestas que comparten®”. Existen numerosas actividades en las que
participan activamente como la catequesis, la liturgia, los voluntariados, asi como el
cuidado de los méas pequefios en asociaciones de tiempo libre. En numerosos ambientes,
los jovenes catdlicos piden momentos de oracion y experiencias sacramentales capaces
de renovar su vida cotidiana. Y no podemos olvidar que «el corazon de la Iglesia esta
lleno de jovenes santos», cuya santidad «puede renovar su ardor espiritual y vigor
apostolico», dando testimonio de «otra forma de vivir la juventud»>.

49. Los movimientos, las asociaciones y las congregaciones religiosas ofrecen a los

50.

51.

52.

jovenes la oportunidad de madurar en la fe, de vida comunitaria y de compromiso. En
muchos contextos, la piedad popular sigue siendo un acceso importante a la fe para las
jovenes generaciones, que encuentran importantes canales de expresion corporal y
afectiva en la musica y en el canto. Junto a otras reuniones nacionales, internacionales y
continentales, la JMJ desempefia un papel importante en la vida de muchos jovenes.

Algunos jovenes que actualmente sienten la llamada al sacerdocio participan de las
posibilidades y contradicciones que presenta nuestro contexto social y religioso, en el
que habran de ejercer el ministerio. Esto tiene repercusiones inmediatas tanto sobre su
vocacion como sobre su proceso formativo. Asi al lado de su deseo de entrega, amor a
la Iglesia o identificacion con alguna figura sacerdotal, se deja sentir, en no pocos de
ellos, el atractivo de la «sociedad de consumo» con sus consecuencias: individualismo,
hedonismo y materialismo, y el rechazo de cuanto suponga sacrificio o esfuerzo. Se
observa la tendencia a vivir la fe de forma subjetiva, sin identificarse plenamente con la
institucion eclesial, pues su sentido de pertenencia a la Iglesia se basa en vinculos
afectivos y en criterios subjetivos. Este rasgo tiene repercusiones directas en la
formacién comunitaria y en la conciencia de pertenecer a una Iglesia particular.

Algunos pueden estar influenciados por una vision reducida de la sexualidad humana y
una experiencia equivocada de la libertad, que se resiste a dejarse orientar por la verdad
objetiva y acaba en concepciones parciales de la fe cristiana. También se percibe la
secularizacion interna que reduce la vida cristiana y la consiguiente concepcion del
ministerio presbiteral a la ejecucion de unas funciones y a la propuesta de unos valores.
El «pelagianismo» y el «gnosticismo» actuales denunciados por el papa Francisco en
Gaudete et exsultate también les afectan.

En otras ocasiones la influencia del contexto cultural se produce de manera reactiva en
personalidades que buscan seguridad y refugio en formas institucionales cerradas, con
apegos a los aspectos externos de la liturgia y una comprension del ministerio sacerdotal

37.Cf. ChV 41; 65.
38 Cf. ChV 49-50.

24



53.

54.

55.

56.

impregnada de clericalismo. La relacion con el mundo y la consiguiente propuesta de
evangelizacion puede estar asi marcada por recelos y condenas. EIl discernimiento
permanente, la llamada a la conversion pastoral y el trabajo con otros resultan muy
dificiles para estas personas.

Surgen candidatos con una experiencia viva de fe y de pertenencia eclesial, que han
recibido la llamada al ministerio ordenado a través de los desafios de la evangelizacion
en Espafia. En algunos casos la identificacion entre conversion y vocacién al ministerio
precisan un acompafiamiento clarificador y un adecuado discernimiento.

La situacion de los Seminarios

La realidad vocacional, en muchas de nuestras lglesias particulares, respecto al
nimero de candidatos es muy preocupante, sobre todo si tenemos en cuenta que las
escasas ordenaciones de estos afios coinciden con la jubilacion o fallecimiento de
generaciones muy numerosas de sacerdotes ordenados en los udltimos afios 50 vy
primeros 60 del siglo pasado, por lo que la sustitucion no es posible. Todo ello, ademas
de reclamar una conversion pastoral nos pide:

a) En primer lugar, a cada miembro de la Iglesia y a nuestras comunidades e
instituciones un trabajo creativo y constante en la pastoral de las vocaciones
sacerdotales.

b) Pero también hace necesario el discernimiento sobre la ereccion de
Seminarios interdiocesanos o la posibilidad de confiar la formacion de los
seminaristas a otra Iglesia particular.

Es significativo el nimero de vocaciones que proceden de grupos, movimientos o
asociaciones que tienen una espiritualidad particular. El sacramento del Orden es origen
de la identidad y espiritualidad del presbitero diocesano y desde ella han de acogerse y
vivirse las espiritualidades propias de las comunidades de procedencia. Es importante
que tanto los candidatos como los responsables de estos grupos, movimientos o
asociaciones, conozcan y acepten este Plan de Formacion y el Seminario diocesano
como comunidad de referencia en el proceso formativo para el que se pedira la
colaboracion de la comunidad de origen. Es primordial evitar interferencias o conflictos,
que puedan confundir o llevar a equivocos a los candidatos™.

Una realidad también creciente es el nimero de candidatos que por razones diversas no
tienen una vinculacion real y efectiva con la parroquia o la di6cesis de origen, donde
tienen su domicilio. El proceso formativo debe reforzar el sentido objetivo de
pertenencia eclesial y el vinculo con la parroquia de origen. Este asunto ha de tenerse en
cuenta para la solicitud de informes previos a la admision, ministerios y Ordenes
sagradas.

% Téngase en cuenta para discernir estas situaciones lo indicado en PDV 68, d-g y en RFIS 60, a.

25



4. Un extraordinario desafio misionero y formativo a tener en cuenta

57. La renovacion de la formacién sacerdotal promovida por el Concilio Vaticano Il, que
estd presente con especial vigor en el texto de la Ratio Fundamentalis, es fruto del
camino eclesial recorrido. Sus criterios y principios béasicos, discernidos y recogidos en
los anteriores planes de formacion sacerdotal, iluminan la realidad y tarea en nuestros
Seminarios y han de articular sus respectivos proyectos educativos.

58. Las caracteristicas de la juventud espafiola de la que proceden los candidatos al
ministerio sacerdotal refuerzan la propuesta que realiza la Ratio Fundamentalis de
ofrecer el proceso formativo como un tnico camino discipular y configurador del futuro
pastor que sea integral, comunitario y misionero. La renovacién de los Seminarios es
una expresion significativa de la conversion pastoral a la que el papa Francisco convoca
a todas las instituciones eclesiales*.

59. En un permanente coloquio entre fidelidad y novedad, este Plan de Formacion
presbiteral para los Seminarios Mayores sefiala estos criterios y principios basicos:

a)

b)

d)

La concepcion del Seminario como itinerario de vida, antes que un mero espacio
fisico, que comporta un proceso formativo marcado, no por una simple superacion de
cursos, sino por un continuo crecimiento personal en cada una de las cuatro
dimensiones educativas relacionadas entre si con el objetivo de que el seminarista se
configure gradualmente con Jesucristo, Siervo y Pastor de la Iglesia, y se disponga
para acoger y vivir el don de la caridad pastoral.

El objetivo del proceso formativo es hacer un verdadero discernimiento personal y
eclesial sobre la vocacion ministerial del candidato. En este sentido es necesario
cuidar el discernimiento previo a la entrada en el Seminario y el curso propedéutico
para escuchar, conocer y acompafiar la historia personal de cada candidato, sus
motivaciones vocacionales y su primera comprension del ministerio ordenado.

La dedicacion plena y la participacion activa y responsable de los seminaristas en el
proceso integral y personalizado de formacion sacerdotal dentro de la comunidad
formativa.

La importancia de una cuidadosa formacién humana que tenga en cuenta la historia
familiar, relacional y afectiva del candidato, en orden a conseguir «personalidades
sanas, equilibradas, soélidas y libres capaces de llevar el peso de las
responsabilidades pastorales»*' en este momento cultural y eclesial.

La necesidad de una formacién religiosa y espiritual hondamente personalizada y
vivencialmente experimentada como una relacion de comunion y amistad profundas
con Jesucristo, en obediencia a la voluntad del Padre y docilidad a la accién del
Espiritu Santo.

40 Cf. EG 27.
‘1 ppvV 42.

26



f)

9)

h)

La adquisiciobn de una seria formacion intelectual que capacite a los futuros
sacerdotes para el anuncio del Evangelio en el mundo actual, haciéndolo creible
frente a las legitimas exigencias de la razén humana.

La insercién progresiva de los seminaristas en la vida de la diocesis, y el seguimiento
atento de los problemas de la sociedad, en los rostros de sus miembros, para cultivar
un creciente celo apostélico que acompafie la misién del pueblo santo de Dios en
favor de todos los hombres.

La vida comldn en el Seminario tiene un caracter eminentemente formativo. El
objetivo de esta vida comunitaria consiste en forjar personas de comunion capaces de
dialogar con diferentes sensibilidades en la Iglesia, de colaborar con personas
distintas y de trabajar en equipo. Al mismo tiempo, ha de ayudar a experimentar la
«radical forma comunitaria»** del ministerio ordenado para prepararse a vivir la
pertenencia a la fraternidad sacramental del presbiterio diocesano.

El Seminario ha de alentar el dinamismo misionero, tanto en la pastoral ordinaria, en
la nueva evangelizacion de nuestra tierra, como en la mision ad gentes, formando
pastores misioneros con amplio sentido eclesial, con capacidad de escucha y anuncio,
capaces de colaborar, desde la union del presbiterio diocesano, con laicos y
consagrados en la salida misionera de la Iglesia, abiertos incluso a ser enviados a
otros lugares donde haya mayores necesidades.

j) La profunda relacion que guardan entre si la formacion «inicial» del Seminario y la
formacion «permanente» de los sacerdotes en el horizonte de un solo proyecto
organico de vida cristiana y sacerdotal.

“2 PDV 23.

27



Il. LAS VOCACIONES SACERDOTALES

1. Principios generales

60. EIl evangelio de la vocacion es permanente buena noticia acerca de Dios que
siempre llama y del hombre que existe, crece y llega a la plenitud porque es
Ilamado, se abre a la escucha y responde. La vocacion no es algo extraordinario
que solo algunos privilegiados pueden experimentar, sino que se entiende desde
el sentido elemental de la vida: la vida es un bien recibido que tiende a
convertirse en bien que se dona. Ademas, el hombre, creado a imagen y
semejanza del Dios Amor, ha sido agraciado por la redencién de la sangre del
Hijo, de manera que quien acoge la salvacion, es Illamado de nuevo a colaborar
en la salvacion de los demés a través de una identificacion vocacional
especifica®®. Toda vocacion es «llamada a la amistad con El» y a participar en
su obra salvadora poniendo nuestras capacidades «al servicio de los demas», sea
en la secularidad, en la vida consagrada o en el ministerio ordenado®. La
vocacion al sacerdocio ministerial acontece en continuidad con la comdn
vocacion cristiana bautismal, por la cual el Pueblo de Dios es asumido también
como instrumento de redencion universal y enviado a todo el universo como luz
del mundo y sal de la tierra®. La recepcién de estos dones inmerecidos y
gratuitos fundamenta el evangelio de la vocacion.

61. La pastoral de la llamada forma parte del primer anuncio que invita a la fe,
convocando a una comunidad de discipulos misioneros en la que cada uno es
Illamado y enviado, salvado y responsabilizado de la salvacion de otros. La
iniciacion en la fe y en la vida cristiana llega a su plenitud con el discernimiento
de la vocacidn propia en respuesta confiada a la llamada del Sefior.

62. Por otro lado, si la vocacion es «el eje en torno al cual se articulan todas las
dimensiones de la persona», este principio no sélo afecta a cada creyente sino a
la pastoral en su conjunto que ha de encontrar en «la dimension vocacional...un
principio unificador». De este modo la pastoral vocacional no puede reducirse a
un «sector separado e independiente» sino que ha de «animar toda la pastoral
de la Iglesia presentando con eficacia la variedad de vocaciones» y ayudando a
«integrar en proyectos» sectores a veces fragmentados de la pastoral eclesial
para que la propuesta cristiana sea significativa. Esto es un aspecto importante
de la conversion pastoral a la que estamos llamados*®. «Toda pastoral es

8 Cf. ChV 248: «La palabra “vocacién” puede entenderse en un sentido amplio, como llamada de
Dios. Incluye la llamada a la vida, la llamada a la amistad con El, la llamada a la santidad, etc. Esto
es valioso, porque sitla toda nuestra vida de cara al Dios que nos ama, y nos permite entender que
nada es fruto de un caos sin sentido, sino que todo puede integrarse en un camino de respuesta al
Sefior, que tiene un precioso plan para nosotros».

“ Cf. ChV 250-277.

®Cf. LGO.

“® Cf. DFSJ 139; 141.

28



vocacional, toda formacién es vocacional y toda espiritualidad es
vocacional»*'.

63. La infancia, adolescencia y juventud, tiempos de crecimiento, iniciacion y
basqueda, son momentos privilegiados de la vida para descubrir, conocer y
asumir como propio el plan que Dios ha trazado para cada uno de nosotros. «El
objetivo fundamental de la pastoral juvenil consiste en propiciar en el joven un
encuentro con Cristo que transforme su vida (...) La pastoral juvenil tiene que
ayudar a cada joven a plantear la vida como vocacién, a descubrir su vocacion
concreta y a responder a la llamada de Dios con generosidad»*®. Por eso, la
pastoral juvenil ha de cualificarse vocacionalmente. Su «caracter vocacional»
debe entenderse, no obstante, en sentido «intensivo, no extensivo» porque Dios
puede llamar en toda edad y tiempo™.

64. En un ambiente cultural que declara casi imposibles las decisiones que se toman
para toda la vida, es importante promover la «cultura vocacional»-

65. Acompafamiento y discernimiento. La pastoral vocacional de la Iglesia
acompafia a los jovenes para que realicen un discernimiento de su propia
vocacion. El acompafante ha de ayudar al joven a reconocer e interpretar el paso
de Dios por su vida en experiencias y acontecimientos iluminados por la
Palabra, y a decidir en libertad fiandose de Dios. La tarea fundamental del
acompafiante consiste en suscitar las condiciones personales necesarias para
tomar una decisién libre y responsable, como acto de amor®. Este
acompafiamiento vocacional debe partir de la escucha respetuosa con una triple
sensibilidad o atencion: a la persona, dedicandole tiempo; a la gracia,
distinguiéndola de las tentaciones; y a los impulsos que llevan «hacia adelante»
en el seguimiento del Sefior>’.

66. El proceso vocacional implica un «largo viaje» que supone tiempo para
descubrirse a si mismo e interpretar la llamada de Dios. El llamado necesita ser
ayudado para dar unidad a sus distintas experiencias a la luz de la fe que «ve en
la medida que camina». La vocacion no es ni un «guion ya escrito» para recitar
simplemente ni tampoco una «improvisacion teatral sin esquema» sino una
oferta de gracia que reclama la interpretacion libre y creativa del hombre® y
que, por ello, «siempre conlleva una dimension de riesgo que hay valorizar con
decision y acompafiar con gradualidad y sabiduria»®. De ahf la importancia del
discernimiento vocacional. La pregunta central del discernimiento no es sélo
«quién soy yo» sino «para quién soy yo», para qué y para quién nos ha creado el
Sefior que es ante todo un Amigo que nos exige porque nos ama>*. El

47 ChV 254.

8 \/Sac, 2.

49 Cf. DFSJ 140.

%0 Cf. ChV 281-282; 246.

51 Cf. ChV 291-298.

52 Cf. DFSJ 77-78 citando LF 9.
%3 DESJ 70.

% Cf. ChV 285-290.

29



discernimiento es asi un «camino de libertad» que saca lo mejor de uno mismo y
hace «florecer el propio ser» «para la gloria de Dios y para el bien de los
deméas»>°.

67. Entre las diversas vocaciones suscitadas incesantemente por el Espiritu Santo
en el Pueblo de Dios, como manifestacion de la inconmensurable riqueza de
Cristo, se encuentran las vocaciones al ministerio ordenado®. Jests llamé a
los discipulos®’ vy, de entre éstos, instituyé Doce «para que estuvieran con El y
para enviarlos a predicar...»*®. La llamada al sacerdocio ministerial convoca «a
participar en el sacerdocio jerarquico de Cristo»*® y a unirse a El para «ser
pastores de la Iglesia con la palabra y la gracia de Dios»®.

68. La Iglesia dedica una particular atencién a las vocaciones al sacerdocio, «sin
sacerdotes la Iglesia no podria vivir aquella obediencia fundamental que se
situa en el centro mismo de su existencia y de su mision en la historia, esto es, la
obediencia al mandato de Jesus “Id, pues, y haced discipulos a todas las
gentes” (Mt 28, 19) y “Haced esto en conmemoracion mia” (Lc 22, 19; cf. 1
Cor 11, 24)»™. Los Obispos, como primeros responsables de las vocaciones al
sacerdocio, han de favorecer una eficaz colaboracion entre sacerdotes, personas
consagradas y laicos —principalmente los padres de familia, catequistas,
educadores, asociaciones de fieles— en el marco de un plan diocesano de pastoral
vocacional®. Para cuidar y acompafiar estos procesos desde el principio. Debera,
constituirse en cada diocesis o region un Centro para la pastoral vocacional,
que sea expresion de la unidad y de la cooperacion entre el clero diocesano y el
clero perteneciente a otras realidades eclesiales canénicamente reconocidas®®.

69. En este punto, «es importante subrayar que las ‘llamadas’ particulares son
comprensibles solo dentro del horizonte ‘vocacional’ de toda la Iglesia. En el
mismo nombre ecclesia de hecho se indica la fisionomia vocacional de la
comunidad de los discipulos, su identidad como asamblea de convocados (cf. 1
Cor 1, 26, PDV 34)»*. Se deben potenciar no sélo las vocaciones para el
servicio de la propia didcesis, sino también a favor de otras Iglesias particulares,
seglin las necesidades de la Iglesia universal®.

70. La pastoral de las vocaciones sacerdotales implica promover, de manera
especial, algunas iniciativas:

%5 ChV 257; 295.

% Cf. chV 274-277.

" Cf. Mc 1, 16-20; Mt 4,18-22; Lc 5, 1-11.

%8 Mc 3, 13-14. Cf. Mc 6, 7-13; Mt 10, 1-4; Lc 6, 12-16.
¥ oT2.

801 G11; PO 2.

1 ppv 1c.

82 Cf. CIC 233, 1.

8 Cf. RFIS 15; OT 2.

8 Cf. Sinodo de los Obispos, XV Asamblea General Ordinaria. Los jovenes, la fe y el discernimiento
vocacional. Instrumentum Laboris, 95.

 Cf. PO 11.

30



a) Laoracion personal. No hay discernimiento sin cultivar en silencio la
familiaridad con el Sefior y el didlogo con su Palabra®. En una
sociedad cada vez mas ruidosa, que propone una multitud de
estimulos, un objetivo fundamental de la pastoral vocacional es
ofrecer ocasiones para saborear el valor del silencio y de Ia
contemplacién y formar en la interpretacion de las propias
experiencias a través de la conciencia iluminada por la lectura
creyente de la Sagrada Escritura.

b) La oracién comunitaria. Es un mandato del Sefior «rogad, pues, al
Sefior de la mies para que envie trabajadores a su mies» (Mt 9,38).
Algunos momentos del afio liturgico favorecen este fin: el Jueves
santo, camparias eclesiales como la del Domund u otras que reclaman
ayudas materiales o de voluntariado cuyas obras y acciones precisan
consagrados y presbiteros; de manera especial, el Dia del Seminario y
la celebracion anual de la Jornada Mundial de Oracion por las
Vocaciones en el IV Domingo de Pascua.

c) Un clima espiritual en las comunidades cristianas vivas que
predisponga al discernimiento y a la acogida de la vocacion
sacerdotal. Dice el papa Francisco: «Donde hay vida, fervor, ganas de
llevar a Cristo a los demés, surgen vocaciones genuinas»®’.

d) EIl testimonio de caridad pastoral y celo apostdlico del presbiterio
diocesano y de cada sacerdote en particular que se manifiesta en
disponibilidad permanente a ser voz de la llamada del Sefior y
mediacion de acompafiamiento.

e) La oferta de itinerarios de evangelizacion y de crecimiento en la fe
cada vez més personalizados, incluyendo la experiencia de tiempos de
retiro y ejercicios espirituales.

f) El ministerio de acompafiamiento y discernimiento vocacional. Para
ofrecer este gran servicio eclesial es necesario garantizar una
adecuada preparacion. EI acompafamiento se realiza de diversos
modos: espiritual, en la iniciacion cristiana, en el sacramento de la
reconciliacion; psicologico, familiar, educativo.

2. Los Seminarios Menores y otras formas de acompafiamiento vocacional

71. Sien otro tiempo la sociedad espafiola experimentd una «emergencia educativa
cuantitativa» —a la que la Iglesia respondié oportuna y generosamente— hoy
dicha emergencia es de caracter cualitativo. Los desafios educativos y
evangelizadores provocados por la propuesta antropolégica del «hombre sin
vocacion»®® hacen muy necesarias iniciativas e instituciones educativas que

% Cf. ChV 283-284.

" EG 107.

% NVNE 11: «Una cultura pluralista y compleja tiende a producir jovenes con una identidad
imperfecta y fragil con la consiguiente indecision cronica frente a la opcién vocacional. Muchos
jévenes ni siquiera conocen la “gramdtica elemental” de la existencia, son némadas: circulan sin
pararse a nivel geogrdfico, afectivo, cultural, religioso, “van tanteando”. En medio de la gran
cantidad de informaciones, pero faltos de formacion, aparecen distraidos, con pocas referencias y

31



72.

73.

promuevan una cultura vocacional y puedan responder a la demanda de tantas
familias que consideran que descubrir el plan de Dios para sus hijos es lo mejor
que pueden ofrecerles.

Entre estas instituciones ocupan un lugar privilegiado los Seminarios Menores

cuyo objetivo principal es descubrir, alentar y cultivar los «gérmenes de
vocacion» sacerdotal en nifios y adolescentes®®. Lo haran ayudandoles a
descubrir que su vida es un don de Dios dentro de un proyecto amoroso,
personal y unico, que estdn llamados a acoger y a responder libre y
generosamente haciéndose don en favor de los demas para llevar asi una vida
plena y feliz.

«Los fines especificos del Seminario Menor son:

- Proporcionar a quienes manifiesten indicios de vocacion sacerdotal aquella

formacion que les disponga a seguir a Cristo Pastor con espiritu de generosidad
y pureza de intencion.

- Acompaiiar a sus alumnos con los medios necesarios para su maduracion

educativa en el crecimiento humano, cristiano y especificamente vocacional.

- Ayudarles a que puedan hacer progresivamente un serio discernimiento de su

propia vocacion antes de tomar la opcion correspondiente que les capacite para
ingresar en el Seminario Mayor.

- Formar jovenes idoneos para la entrada, vocacionalmente responsable, en el

proceso educativo del Seminario Mayor»".

74. A través de actividades académicas, espirituales, culturales y deportivas, en un

75.

ambiente de comunidad y régimen habitual de internado, el Seminario menor
contribuye a crear un «microclima» favorable a la vocacion sacerdotal, teniendo
en cuenta el desarrollo integral de la persona y favoreciendo desde los distintos
ambitos interdisciplinares la maduracion humana, cristiana y vocacional de los
adolescentes, con el fin de desarrollar, conforme a su edad, la libertad interior
que les permita percibir el designio de Dios sobre su vida y corresponder a é1"*.
Por eso, el Seminario menor sigue siendo un «lugar vocacional privilegiado»'? y
«podra ser en la diécesis punto de referencia de la pastoral vocacional»".

Donde no exista el Seminario Menor en su forma institucional, cada Iglesia
local ha de cuidar el fomento de las vocaciones al sacerdocio ministerial ya
desde la infancia y la adolescencia, buscando nuevas estrategias Yy
experimentando formas pastorales creativas, que orienten el desarrollo humano,
cristiano y vocacional desde las claves expuestas. Se pueden mencionar, entre

pocos modelos. Por esto tienen miedo de su porvenir, experimentan desasosiego ante compromisos
definitivos y se preguntan acerca de su existencia»

®Cf.oT 3.

" Comisién Episcopal de Seminarios y Universidades, Plan de Formacién para los Seminarios
Menores (24 de abril de 1991) 8.

"L Cf. RFIS 18, a; AS 86.

"2 Cf. Comision Episcopal de Seminarios y Universidades, Habla Sefior. Valor actual del Seminario
Menor (21 de noviembre de 1998).

" PDV 63.

32



otras posibilidades, el Seminario en familia, los grupos vocacionales para
adolescentes, los monaguillos, las comunidades de acogida vocacional, los
colegios catélicos y otras organizaciones juveniles™ que, en el marco de una
experiencia comunitaria, ofrezcan la posibilidad de acompafar y discernir la
propia vocacion de forma adecuada a su edad y maduracién personal.

76. En el proyecto formativo de cada Seminario Mayor téngase en cuenta y
ponganse los medios concretos y oportunos para cuidar la estrecha relacion con
el Seminario Menor, donde lo hubiere, o con las otras formas de
acompafiamiento vocacional en la didcesis, para que se manifieste claramente la
unidad de todo el itinerario formativo y sacerdotal.

3. Las vocaciones de adultos

77. La llamada del Sefior se acoge a lo largo de toda la vida. Por ello, la pastoral
vocacional tiene también como destinatarios a hombres adultos. EI ndmero
creciente de adultos que acuden al Seminario sintiéndose llamados al sacerdocio
ministerial hace necesario dedicar una particular atencion a esta franja de edad.
El discernimiento, en estos casos, es mas complejo puesto que el candidato
presenta una personalidad més estructurada y un recorrido vital mas amplio.

78. En la acogida inicial se han de tener en cuenta los siguientes criterios:

e proponer al candidato un itinerario en el que, con el debido acompafiamiento
eclesial y espiritual, se pueda descubrir una personalidad estructurada,
docilidad al Espiritu, capacidad suficiente para afrontar los estudios de
filosofia y teologia e interés por formarse en las actitudes que le pueden
configurar como pastor a imagen de Cristo;

e contar con la mayor informacion posible sobre su biografia humana vy
espiritual, asi como con una valoracion de su personalidad, de modo que
pueda verificarse su idoneidad para ser candidato al ministerio y su capacidad
para llevar una vida comunitaria en la formacion inicial y permanente;

e comprobar que tenga arraigo suficiente en una comunidad cristiana, asi como
una cierta estabilidad en sus opciones vitales anteriores, sus relaciones
afectivas, su estudio o trabajo;

e «evaluar con cuidado el tiempo transcurrido entre el Bautismo, o la
conversion cristiana, y el ingreso al Seminario, evitando la posible confusion
entre el sequimiento de Cristo y la llamada al ministerio presbiteral»';

e valorar las motivaciones vocacionales y la imagen que el candidato tenga de
la Iglesia, del ministerio sacerdotal y de su misién en el mundo.

79. Una vez admitido al Seminario, de la misma manera que se hace con los otros
seminaristas, se ha de cuidar el acompariamiento del candidato en todas las
dimensiones del proceso formativo, mediante un oportuno método pedagdgico y

" Cf. PDV 64; VSac, 3.1.3.
S RFIS 24,b.

33



80.

81.

82.

83.

espiritual que cuente con su propio perfil personal’

&mbito de la comunidad del Seminario Mayor””.

, preferiblemente en el

Las vocaciones y la migracion

El fendmeno de las migraciones se ha multiplicado de modo creciente, por
diversas razones de naturaleza social, econdmica, politica y religiosa. Asi
aumentan en nuestras comunidades las personas procedentes de otras naciones.
De entre ellas pueden nacer vocaciones al ministerio presbiteral. Cada caso ha
de estudiarse puesto que la situacion familiar y el grado de integracion cultural
es diverso en funcién del tiempo de residencia y del arraigo a las costumbres del
lugar de origen. Se han de cuidar especialmente los casos que presentan una
menor integracion cultural .

Gracias al desarrollo de los medios de comunicacion y a las redes sociales es
posible la comunicacion instantanea con cualquier lugar del mundo y asi hoy son
frecuentes las solicitudes de incorporacion a nuestros seminarios de personas
cuya residencia habitual esta otros paises, algunos muy lejanos. Hay jovenes que
se sienten llamados por el Sefior y consideran dejar la propia nacion y la propia
Iglesia local para recibir la formacion para el presbiterado en otro lugar. Si en
todos los casos es necesario realizar un acompafiamiento previo a los candidatos
antes de su entrada en el Seminario, ha de cuidarse especialmente con estos
aspirantes, siendo necesario buscar la forma mas adecuada para un seguimiento
eficaz y un conocimiento suficiente de los candidatos, ya que, en muchas
ocasiones, es dificil de realizar en la distancia.

Es importante considerar su historia personal en todos los aspectos posibles
teniendo en cuenta el contexto del que provienen, verificar atentamente las
motivaciones de su opcion vocacional atendiendo también a la necesidad de
vocaciones sacerdotales en su lugar de origen, y, necesariamente, entrar en
contacto con su Iglesia particular, su comunidad de procedencia o el Seminario
local para que avalen al candidato con una carta de presentacion. En todo caso,
durante el proceso formativo, es preciso encontrar los métodos e instrumentos
adecuados para una correcta integracion, sin minusvalorar el reto de la
diversidad cultural que, en ocasiones, puede hacer méas complejo el
discernimiento vocacional .

La pastoral vocacional, expresion de la conversion pastoral y misionera

La nueva Ratio Fundamentalis exige un cambio de mentalidad. En vez de
considerar la pastoral vocacional y el Seminario Menor como un paso previo a la
formacién sacerdotal y la formacion permanente como una mera actualizacion
posterior, es necesario reconocer el caracter formativo de todo el proceso, desde

" RFIS 24,c.

" Quedando a salvo lo establecido en el CIC 235,2 y lo dicho en el n. 353 de este Plan de Formacion.
'8 Cf. RFIS 26; EM 45,

"® Cf. RFIS 27.

34



su raiz en la familia y en la comunidad cristiana de origen hasta su plenitud en el
presbiterio. Todo forma parte del plan de Dios de llamar, sanar y dar forma al
corazdn vy, consecuentemente, la llamada al discipulado misionero, la
integralidad y la gradualidad deben estar presentes a lo largo de todo el proceso
de formacién de un pastor.

84. Como ha recordado el papa Francisco, «la pastoral vocacional es aprender el
estilo de Jesus, que pasa por los lugares de la vida cotidiana, se detiene sin
prisa y, mirando a los hermanos con misericordia, les lleva a encontrarse con
Dios Padre»®. Jesus sale, ve y llama. Estos son los pasos de su «pedagogia
vocacional» que ha de renovar la nuestra:

a) Salir. La pastoral vocacional, dice el Papa, «reclama una Iglesia en
movimiento, capaz de rebasar los propios confines, midiéndoles no
con la restriccion de los calculos humanos o con el temor de
equivocarse, sino con la medida amplia del corazon misericordioso
de Dios. No se puede hacer una siembra de vocaciones fructuosa si
nos mantenemos cerrados en el cOmodo criterio pastoral del
“siempre se ha hecho asi”», sin «ser audaces y creativos en este
deber de repensar los objetivos, las estructuras, el estilo y los
métodos evangelizadores de las propias comunidades»®.

b) Ver. Cuando pasa por el camino, Jesis se detiene y concentra la
mirada en el otro, sin prisa. Y esto hace atrayente y fascinante su
llamada. Salir hacia el mundo de los jovenes requiere la
disponibilidad para pasar tiempo con ellos, para escuchar sus
historias, sus alegrias y esperanzas, sus tristezas y angustias,
compartiéndolas. Cuando los Evangelios narran los encuentros de
Jestis con los hombres y las mujeres de su tiempo, destacan
precisamente su capacidad de detenerse con ellos y el atractivo que
percibe quien cruza su mirada. Esta es la mirada de todo auténtico
pastor, capaz de percibir la profundidad del corazon sin resultar
intruso o amenazador; es la verdadera mirada del discernimiento, que
no quiere apoderarse de la conciencia ajena ni predeterminar el
camino de la gracia de Dios a partir de los propios esquemas.

c) Llamar. Es el verbo tipico de la vocacién cristiana. En los relatos
evangélicos la mirada de amor de Jesus se transforma en una palabra:
«sigueme», que es llamada a una novedad que se debe acoger,
explorar y construir. Llamar quiere decir, en primer lugar, despertar el
deseo, mover a las personas de lo que las tiene blogueadas o de las
comodidades en las que descansan. Llamar quiere decir hacer
preguntas a las que no hay respuestas preestablecidas, para estimular a
las personas a ponerse en camino y encontrar la alegria del Evangelio.

8 Francisco, Discurso a los participantes en el Congreso de pastoral vocacional (21 de octubre de
2016).
S EG 33.

35



Llamar es proponer explicitamente seguir a Cristo en el sacerdocio
ordenado.

85. En todo este capitulo ha de tenerse en cuenta el documento aprobado en la

XCIX Asamblea Plenaria ya citado Vocaciones sacerdotales para el siglo XXI.
Hacia una renovada pastoral de las vocaciones al sacerdocio ministerial.

36



1.

86.

87.

I11. LOS FUNDAMENTOS DE LA FORMACION
El fundamento de la formacion: la identidad y espiritualidad presbiteral

El objetivo del Seminario Mayor es formar «verdaderos pastores de almas a
ejemplo de Nuestro Sefior Jesucristo, Maestro, Sacerdote y Pastor»® a través de
un itinerario que dispone para la recepcion del sacramento del Orden. La
imposicion de manos y la plegaria de ordenacion configuran al candidato con
Cristo, Cabeza, Siervo, Pastor y Esposo. Esta nueva identidad sacramental es
fuente incesante de una espiritualidad especifica que se manifiesta, se cultiva y
se alimenta, de forma permanente en el ministerio y vida de los presbiteros.

El Seminario, en la formacion de los futuros pastores, ha de prestar atencion y
fidelidad a la identidad del presbitero tal como se deduce del Nuevo Testamento,
confirmada por la sagrada Tradicion de la Iglesia y precisada por el Magisterio.

a) la identidad sacramental del presbitero en la Iglesia

88.

89.

La formacion del Seminario debe tener una clara identidad presbiteral y cultivar
la espiritualidad del sacerdote diocesano. Esto requiere una primera
consideracion de naturaleza teoldgica ya que la vocacion al presbiterado arraiga
y encuentra su razon de ser en Dios, en su designio amoroso de comunicarse y
salvar a todos los hombres. Como recuerda el Concilio Vaticano 1l esta llamada
solo se comprende dentro de la Iglesia, Pueblo de Dios, Cuerpo de Cristo y
Templo del Espiritu, pues los presbiteros han de vivir toda su vida como una
respuesta a esta mision de servicio a la voluntad salvifica de Dios®.

«La Iglesia es, en Cristo, como un sacramento, esto es, signo e instrumento de
la de la unién intima con Dios y de la unidad de todo el género humano»®.
Desarrollando esta doctrina conciliar, la exhortacion Christifideles laici presenta
la Iglesia como misterio, comunién y mision®. «La identidad cristiana, asi
como la sacerdotal, tiene su fuente en la Santisima Trinidad, que se revela y se
autocomunica a los hombres en Cristo, constituyendo en El y por medio del
Espiritu la Iglesia como ‘el germen y el principio de ese reino’»%. En la realidad
sacramental de la Iglesia, misterio de comunidn para la mision, se manifiesta
también la identidad especifica del sacerdote y de su ministerio.

%2 0T 4; Cf. PDV 57,a.

% Cf. RFIS 30; cf. LG 17.

“1LG 1.

8 Cf. ChL 8: «(la Iglesia) es misterio porque el amor y la vida del Padre, del Hijo y del Espiritu
Santo son el don absolutamente gratuito que se ofrece a cuantos han nacido del agua y del Espiritu
(cf. In 3, 5), llamados a revivir la comunidn misma de Dios y a manifestarla y comunicarla en la
historia (misién)».

% PDV 12; cf. LG 5.

37



90. La Iglesia, formada por los ungidos por el Espiritu de Cristo, ha sido constituida

91.

92.

como sacramento visible para la salvacion del mundo®. Todos los cristianos, en
virtud del bautismo, participan de la obra redentora de Cristo ofreciendo su vida
como una ofrenda agradable a Dios, dando testimonio de El con espiritu de
profecia y comprometiéndose con amor operante en la transformaciéon del
mundo segin el modelo del Reino®. La unidad y la dignidad de la vocacion
bautismal preceden cualquier diferencia ministerial. EI sacerdocio ministerial y
el sacerdocio comun, «aunque diferentes esencialmente y no sélo de grado, se
ordenan sin embargo el uno al otro, pues ambos participan a su manera del
Gnico sacerdocio de Cristo»®. «EI ministerio sacerdotal, por consiguiente, es
interpretado en su naturaleza especifica y en sus fundamentos biblicos y
teoldgicos, como servicio a la gloria de Dios y al sacerdocio bautismal de los

hermanos»™°.

La Iglesia-sacramento y los sacramentos de la Iglesia expresan y realizan el
dinamismo de la historia de salvacion como coloquio de la gracia y la libertad,
de la eternidad y el tiempo. El sacramento es un don que se recibe gratuitamente
e implica un encargo que compromete la existencia. Jesus, enviado por el Padre
y ungido por el Espiritu Santo, alienta y envia a la Iglesia para que convoque,
conduzca y acomparfie al género humano en su peregrinar hacia el Reino. La
permanencia de Jesucristo resucitado en la Iglesia hace de ella sacramento de la
nueva humanidad y anticipo de la nueva creacion. Este acontecimiento
permanente se asegura en la re-praesentatio que los Apdstoles y sus sucesores
hacen de esta presencia que encabeza y acompafia. Se trata de una mediacion
sacramental para la inmediatez de su presencia.

Los presbiteros estan vinculados sacramentalmente al ministerio de los obispos
sucesores de los Apostoles y, a través de ellos, al de Cristo: «EIl ministerio de los
presbiteros, por estar unido al orden episcopal, participa de la autoridad con
que Cristo mismo forma, santifica y rige su Cuerpo. Por lo cual, el sacerdocio
de los presbiteros supone, ciertamente, los sacramentos de la iniciacién
cristiana, pero se confiere por un sacramento peculiar por el que los
presbiteros, por la uncion del Espiritu Santo, quedan marcados con un caracter
especial que los configura con Cristo Sacerdote, de tal forma, que pueden obrar
en nombre de Cristo Cabeza»®".

93.La insercién sacramental en la vida y misidén de Jesus, Cabeza, Esposo, Siervo y

Pastor de su Iglesia en favor del mundo, se realiza a través de un itinerario que
alcanza su punto culminante en la ordenacion presbiteral. En la celebracién de
Ordenes se concentra de manera ritual todo el proceso: se reproduce la llamada

87 Cf. LG 9,c; 48; GS 45; AG 5.
8 Cf. PO 2,3; LG 9-12.

8 1.G 10,b.

% RFIS 31.

1p0 2.c.

38



de Jesus a los discipulos para instituirles apdstoles con la uncion del Espiritu y
enviarles a su misma misién®.

a) Vocacion. Los presbiteros, pues, son llamados por Dios en una
comunidad eclesial. La vocacion al sacerdocio ha de generar en ellos
la «conciencia agradecida y gozosa de una gracia singular recibida
de Jesucristo: la gracia de haber sido escogido gratuitamente por el

Sefior como instrumento vivo de la obra de salvacion»®2,

b) Consagracion. Consagrados por la uncién del Espiritu Santo para
representar a Cristo ante la comunidad, los presbiteros quedan
constituidos en instrumentos vivos de Cristo y participan de su
autoridad® como un servicio para la edificacién de la Iglesia®™. Asi
pueden actuar en el nombre y en la persona de Cristo Cabeza ante la
Iglesia y en nombre de toda la Iglesia ante Dios®®.

c) Mision. Enviados por Cristo a todos los hombres para anunciar el
Evangelio, los presbiteros confian en Dios Padre en el ejercicio de su
mision; creen en Jesus viviendo lo que anuncian, y se dejan conducir
por el Espiritu Santo, para testimoniar a todos los valores del Reino de
Dios.

b) la espiritualidad presbiteral derivada de su identidad sacramental

94.La vocacion, consagracion y mision sacerdotales fundamentan la
espiritualidad de los presbiteros diocesanos por el influjo del Espiritu Santo.
La llamada a la perfeccion de la caridad es comdn en la vocacion a la santidad
de todos los miembros del Pueblo de Dios. Esta vocacion, nacida del bautismo,
caracteriza al preshitero como un «fiel» (Christifidelis), como un «hermano
entre hermanos», inserto y unido al Pueblo de Dios, con el gozo de compartir
los dones de la salvacién®. Pero, en virtud del sacramento del orden, el
presbitero es capacitado para acoger y ejercitar la vida segun el Espiritu de una
manera especifica que se fundamenta en la identidad recibida en la ordenacion.

95. Como vocacion especifica a la santidad la espiritualidad del presbitero
diocesano deriva de una nueva consagracion por la que los presbiteros son
configurados con Cristo Cabeza y Pastor de la Iglesia®. Los presbiteros estan
Illamados a «prolongar la presencia de Cristo, Unico y supremo Pastor,
siguiendo su estilo de vida y siendo como una transparencia suya en medio del
rebafio que les ha sido confiado»®. Los sacerdotes se santifican de manera

92 Cf. Mt 9,35-10,15; Mc 3,13-19; 6,7-13; Lc 9,1-6.
% ppV 25.¢.

% Cf. Mt 10,1; 28,18; Mc 3,15; Lc 9,1.

% Cf. PO 2; 12; CIC 1008; PDV 21.

% Cf. PO 2,c; LG 10; PDV 16; 22.

" pPDV 20,b.

% Cf. PO 12,a.

% Cf. PDV 15.

39



propia a través del ejercicio de su ministerio'®, vinculados al obispo, al
presbiterio y a la comunidad cristiana. El Espiritu Santo es fuente de santidad
en la vida espiritual de los sacerdotes, porque anima y vivifica su ministerio con
los dones y virtudes que se compendian en la caridad pastoral, y fortalece sus
virtualidades en el proceso de identificacion con Cristo Pastor'®*. Esta presencia
vivificadora del Espiritu Santo se actualiza cada dia en la oracion, para evitar de
esa forma los riesgos de la mediocridad y la rutina. Asi, «la santidad misma de
los preshiteros contribuye en gran manera al ejercicio fructuoso de su
ministerio»'%. Por todo ello, la espiritualidad del presbitero diocesano consiste
en un modo concreto de seguimiento del Sefior en el ejercicio del ministerio al
servicio del Pueblo santo de Dios animado por la caridad pastoral'®. En este
sentido también el presbitero puede decir lo que afirmaba S. Agustin del obispo:
«CON VOSOtros cristiano, para vosotros pastors.

c) del «misterio al ministerio» presbiteral

96.

97.

«Este origen sacramental se refleja y se prolonga en el ejercicio del ministerio
preshiteral: del mysterium al ministerium»'®. Todo creyente ha sido ungido
por el Espiritu Santo y participa de la mision de la Iglesia segun los carismas
que se le han concedido. El Sefior quiere hacerse presente para acompafar la
mision de todo el Cuerpo como Cabeza, de la Esposa como Esposo y del Pueblo
santo como Pastor. Asi el Sefior ha instituido el ministerio ordenado para que
algunos, llamados, ungidos y enviados, presten su voz para anunciar el
Evangelio del Reino, sus manos para ofrecer el sacrificio y perdonar los
pecados y todo su ser para desempefiar publicamente en su nombre el
sacerdocio apostélico. Los presbiteros, en comunidn con los obispos, son
constituidos en pastores y guias del Pueblo de Dios por voluntad de Cristo y en
continuidad con la obra de los Apdstoles. Por el Sacramento del Orden los
presbiteros reciben del Sefior, por medio del Obispo, la mision de anunciar el
Reino de Dios a todos los hombres y de santificar, presidir y cuidar al pueblo, a
ellos encomendado, mediante el ministerio presbiteral de la palabra, de la
santificacion y el culto, y del gobierno pastoral en la caridad y en la comunién
eclesial'®.

Ministerio presbiteral de la Palabra
Como ministros de la Palabra de Dios, los presbiteros anuncian el Evangelio
del Reino, llamando a cada hombre a la obediencia de la fe y conduciendo a
los creyentes a un conocimiento y comunién cada vez mas profundos del

misterio de Dios revelado en Cristo®.

100 Cf.

PO 13,a.

01 ppv 21.
02pp 12,c.

103 Cf.

PDV 24.

104 ppv/ 74 1.

105 Cf.
106 Cf.

PO 4-6; PDV 26.
PDV 26, b; LG 28; PO 4.

40



e También como maestros, educadores en la fe y catequistas, desarrollan su
funcién profética desde la sensibilidad, amor y disponibilidad hacia la
Tradicion viva de la Iglesia y de su Magisterio, ensefiando, no su propia
sabiduria, sino la Palabra de Dios de la que son servidores, invitando a la
conversién y a la santidad, y aplicando a las circunstancias concretas de la
vida la verdad perenne del Evangelio®®’.

e El ministerio de la Palabra no puede reducirse exclusivamente al &mbito de la
comunidad cristiana, sino que ha de ser también un ministerio evangelizador,
orientado al primer anuncio, al didlogo con la cultura, con los no creyentes y
con los que no conocen ni aman ni siguen a Jesucristo'®. Asimismo, habra de
asumir desde el Evangelio la promocion de la paz y la justicia.

e Para anunciar la Palabra de Dios que se les ha entregado en este ministerio
especifico, los presbiteros fomentaran una gran familiaridad con ella que
nutra su vida espiritual, adquirida en el estudio y en la oracién, acercandose
con un corazén docil, de manera que «crean lo que leen, ensefien lo que
creen, y practiquen lo que ensefian»'%°.

98. Ministerio presbiteral de la santificacion y el culto

e En la celebracion de los sacramentos y la Liturgia de las Horas, los sacerdotes
ejercen, principalmente, el ministerio de la santificacion de sus hermanos
mientras también se santifican a si mismos.

e La Eucaristia, memorial de la Muerte y Resurreccion del Sefior, Unico y
verdadero Sacrificio del Nuevo Testamento, es la cumbre y la fuente de la
evangelizacién y de toda la vida cristiana™®. Por la celebracién de la
Eucaristia se significa y se realiza la unidad del Pueblo de Dios y se va
edificando el Cuerpo de Cristo. Al representar a Cristo en la presidencia
eucaristica, los presbiteros encuentran la raiz y la razon de ser del mismo
sacerdocio que los vincula al Sefior en el ofrecimiento de si mismo al Padre
como victima sin tacha para la salvacion del mundo. Es el manantial
permanente de la caridad pastoral.

e Asi, los sacerdotes estan llamados a identificarse interiormente «con aquello
que realizan y a imitar lo que conmemoran»*. Los sacerdotes, pues, cuando
presiden diariamente la comunidad en la celebracion de la Cena del Sefior,
entregan sus vidas con las de los fieles para que sean transformadas por la
fuerza sacramental de la muerte y resurreccion de Jesucristo*?,

e En el nombre y en la persona de Cristo, y por la gracia del Espiritu Santo, los
presbiteros engendran para Dios Padre a la gracia nuevos hijos de la Iglesia
por el Bautismo; reconcilian en la Penitencia a los que por el pecado se
separan de Dios y de la comunidn plena con la Iglesia; asisten y bendicen la
union de los esposos que forman una nueva familia y acompafian a los

W7 cf. PO 4.

18 cf. PO 9; PDV 18.

109 pR 210.

110 ¢f. SC 10; LG 11; PO 5.

111 pR 150.

112 cf. 1 Cor 11,26; Heb 9,11-28; PO 5; CIC 897.

41



enfermos, con la Uncion fortalecedora, para afrontar el camino de esta vida y
de la eterna™.

e Inician también a los fieles en la Liturgia de las Horas, que ellos mismos
celebran diariamente en nombre de toda la Iglesia, prestando su voz al mismo
Jesucristo en la alabanza de gloria que es santificacion del tiempo, del trabajo
y de toda la vida'**. Asimismo, los acompafian en la practica y progreso de la
oracion tanto personal como comunitaria, que introduce a los cristianos en el
conocimiento y aceptacion de la voluntad del Padre, fuente y exigencia de

santificacion.

99. Ministerio presbiteral de la comunién eclesial

e Los presbiteros estan llamados a revivir la autoridad y el servicio de
Jesucristo, Cabeza y Pastor de la Iglesia, como animadores y guias de la
comunidad eclesial, siguiendo el modelo de Jesus, bajo la forma de siervos'®.
Reunen y presiden, por la encomienda que les ha hecho el Obispo, a la
comunidad cristiana y la conducen en el Espiritu Santo, por medio de
Jesucristo, a través de los caminos del mundo hacia Dios Padre®. Atentos a
cada persona y a las diversas vocaciones, estan al servicio de la comunién de
todos los dones y carismas que el Espiritu Santo suscita, en orden a la
edificacion de la Iglesia®"’.

e En union con el Obispo, principio y fundamento visible de la unidad de la
Iglesia particular''®, promueven la corresponsabilidad entre religiosos y
laicos y construyen, con ellos, la Iglesia. De este modo son verdaderos
pastores que consagran su vida al servicio de los hombres entregandola por
todos ellos™*®. Por eso mismo, tanto en el ejercicio del ministerio como en su
propia vida, deben manifestarse de tal modo que todos puedan reconocerlos
como quienes hacen las veces de Cristo Pastor.

e Para los presbiteros, la presidencia de la comunidad no ha de ser fuente de
privilegios. El ejercicio de la autoridad pastoral es, en no pocas ocasiones, un
testimonio de la cruz. El servicio pastoral exige el desprendimiento total en
favor de los hermanos y, aunque se deben a todos, tienen encomendados de
una manera especial a los pobres y a los mas débiles a quienes el Sefior se
presenta asociado y cuya evangelizacion es signo de la obra mesianica®?°.

e Su funcién como guias del pueblo y maestros del espiritu no se reduce
Unicamente al cuidado particular de los fieles, sino que se dirige también a la
formacidén de auténticas comunidades cristianas que participan de una misma
fe y que viven en la caridad. EI ministerio de la comunion eclesial les impide
favorecer cualquier partidismo o ideologia, pues, como heraldos del

Evangelio y pastores, trabajan por lograr el incremento del Cuerpo de

13 Cf. PO 5.

114 Cf. OGLH 7; 1I; 15; 16.

15 Cf. PDV 21, c; 26, f.

16 Cf. LG 28; PO 6.

U7 cf. PO 9; PDV 26, f.

118 G 23; ChD 11.

19 Cf. LG 10; 1I; 28.

120 p0 6; OT 9. Cf. Lc 4,16-21; Is 61,1-3; Mt 25,31-46.

42



Cristo™?!. Igualmente, como rectores de la comunidad que se les ha confiado

han de estar particularmente atentos a suscitar la comunion con otras
comunidades de la Iglesia. De esta manera favorecen en cada comunidad y en

la didcesis la catolicidad de la Iglesia entera'?.

2. Laconfiguracién con Cristo, camino de la formacion inicial y permanente

100. La formacién no es solo una capacitacion juridica, ni una adquisicion de saberes
teoldgicos o de estrategias pastorales sino, ante todo, un itinerario permanente de
configuracion con Cristo que da forma al corazén. «Os daré pastores segun mi
corazén» (Jer 3, 15). El camino de la formacion inicial, en el Seminario, y el de la
formacion permanente, en el ejercicio ministerial en el Presbiterio, han de
favorecer la accion del Espiritu Santo y la docilidad del corazén para que el
Illamado al sacerdocio apostolico vaya configurandose con Cristo y pueda ser
representacion sacramental suya como Cabeza y Siervo, Sacerdote, Pastor y
Esposo de su Iglesia. Esta representacion es “necesaria” para la Iglesia porque ella
no vive por si misma y por su propia fuerza interior, sino por la fuerza de Cristo,
su Sefior. La relacion de Cristo con la Iglesia no es la de un fundador de una
institucion que puede continuar por si misma sin El, sino que la Iglesia vive
permanentemente de su vinculacion con Cristo y de la presencia del Sefior que
continla actuando en ella. ElI ministerio ordenado, como representacion
sacramental de Cristo, posibilita esta actuacion del Sefior en medio de la Iglesia y
que su vida se transmita a ella y, a través de ella, al mundo.

a) Configuracion con Cristo Sacerdote, Cabeza, Siervo, Pastor y ESposo
101. La Carta a los Hebreos presenta el sacerdocio de Cristo como expresion de su
mision entre los hombres. El primer rasgo que caracteriza a Cristo como
verdadero Sumo Sacerdote es su singular proximidad, que lo hace cercano
tanto a Dios como a los hombres, pues «ha sido probado en todo, como
nosotros, menos en el pecado» (Heb 4, 15). Como verdadero Dios y verdadero
hombre, Cristo ha llevado a cumplimiento las realidades precedentes de la
Antigua Alianza: el sacerdocio (Heb 7,1-28), la alianza (Heb 8,1-9,28) vy el
sacrificio (Heb 10, 1-18). El sacrificio que Cristo ha ofrecido es nuevo porque
éste no ha consistido en una ofrenda de sangre animal, sino que ha vertido su
propia sangre para hacer la voluntad del Padre. Las palabras de Jesus en el
Cenéaculo, «esto es mi cuerpo que se entrega por vosotros: haced esto en
memoria mia, ... este caliz es la nueva alianza en mi sangre, que es derramada
por vosotros...» (Lc 22, 19-20), expresan la reciprocidad entre el Sacerdocio y
la Eucaristia, pues son dos sacramentos que han nacido juntos y estan
indisolublemente unidos. Por esto, debera ser tenida en cuenta en la formacion
la centralidad de la Eucaristia en la vida del seminarista, ya que el ministerio y

la vida del presbitero estan enraizados en ella'?*.

121 cf. PO 6.
122 cf. PDV 17,b; 18.
123 Cf. RFIS 36.

43



102. El nuevo sacerdocio en el que Cristo es «sacerdote, altar y victima»'* se

contiene en la categoria existencial de entrega. Cristo es el sacrificado —
entregado para siempre. El amor entregado en su sangre derramada se expresa,
de distintas pero convergentes maneras, en los titulos en los que el sacerdocio
de Cristo se nos presenta: Cabeza, Siervo, Pastor y Esposo.

103. Cristo es Cabeza de la Iglesia'®®. «Es “Cabeza” en el sentido nuevo y

original de ser “Siervo”, segun sus mismas palabras: “Tampoco el Hijo del
hombre ha venido a ser servido, sino a servir y a dar su vida como rescate por
muchos” (Mc 10, 45)»'?°. Es Sefior de la Iglesia como aquel que llama para si a
su pueblo; lo congrega y mantiene unido; lo hace crecer, santifica y gobierna y
lo conduce a la meta en la casa del Padre. Y lo hace entregdndose a si mismo
por la Iglesia «para consagrarla, purificandola con el bafio del agua y la
palabra» (Ef 5,26).

104. JesUs ha asumido la condicién de Siervo hasta la muerte (cf. Flp 2,6-8). Antes

de morir ha lavado los pies a los discipulos, pidiéndoles que hagan ellos lo
mismo (cf. Jn 13,1-17). La figura y suerte del Siervo es una prefiguracion de
aquello que El realizara en favor de la humanidad a lo largo de toda su
existencia y en plenitud sobre el lefio de la cruz, compartiendo compasivamente
el dolor y la muerte y cargando sobre si, como cordero inocente, el pecado del
mundo para sanarnos con sus heridas y obtener la justificacion de todos,

constituido alianza del pueblo y luz de las naciones*?.

105. Cristo se presenta bajo la imagen del Buen Pastor que da la vida por el

rebafio, cuya mision es reunir a las ovejas dispersas de Israel y conducirlas al
redil del Reino de Dios™?®. Por su resurreccién ha sido constituido «el gran
Pastor de las ovejas» (Heb 13,20), «Pastor supremo» (1 Pe 5,4) y mayoral de
los Pastores por cuya «puerta» la humanidad entera tiene acceso a Dios (cf. Jn
10,1-10; Ef 2,18). En El se revela y realiza en plenitud para todas las gentes la
promesa divina, inaugurada en la historia de Israel a través de Moisés, los reyes

y profetas, de que Dios en persona sera el Gnico pastor de su pueblo*?.

106. La ordenacion presbiteral posibilita y exige la entrega total de si, para el

servicio del Pueblo de Dios, a imagen de Cristo Esposo. «La Iglesia es, desde
luego, el cuerpo en el que esta presente y operante Cristo Cabeza, pero es
también la Esposa que nace, como nueva Eva, del costado abierto del Redentor
en la cruz; por esto Cristo estda “al frente” de la Iglesia, “la alimenta y la
cuida” (Ef 5, 29) mediante la entrega de su vida por ella»™*°.

124 MR, Prefacio Pascual V.

125 cf, Col 1,15-18; Ef 1,23; 4,11-16; 5,23-24. LG 7,d.f.h.

126 ppyv 21,c.

127 Cf. RFIS 38. Cf. Is 42,1-9; 49,1-12; 50,4-9; 52,13-53,12; Jer 11,19-20; Jn 1,29; 19,36; 1 Pe 2,21-

25.

128 Cf. Mt 9,36 y 15,24; Jn 10,14-16.
129 Cf. Ez 34,11-31; 37,24; Sal 23 (22); 80 (79). Cf. RFIS 37.
B30ppV 22,c; LG 7,h.

44



El presbitero estd «llamado a reproducir los sentimientos y las actitudes de
Cristo en relacién con la Iglesia, tiernamente amada mediante el ejercicio del
ministerio». Este amor de entrega debe capacitarlo para amar con un corazén
nuevo que le haga capaz de vivir la renuncia de si mismo y la fecundidad

apostélica®™.

b) Configuracion con Cristo Obediente, Célibe y Pobre

107. En virtud de la consagracion, la vida de los preshiteros queda caracterizada
por aquellas actitudes y comportamientos propios de Jesucristo, Siervo, Esposo
y Pastor, con quien deberan configurarse espiritualmente, imitando y reviviendo
su misma caridad pastoral y orientando su existencia hacia el Sefior como
modelo de vida'®. Expresion privilegiada del radicalismo evangélico son los
consejos propuestos por el Sefior en el Sermén de la Montafia (cf. Mt 5-7),
sobre todo la obediencia, la castidad y la pobreza, intimamente relacionados
entre si, y que los sacerdotes estan llamados a vivir segun un estilo propio que
nace de su identidad presbiteral y de su destino ministerial*®:

e Por la obediencia, cultivada en las actitudes cristianas de escucha y
disponibilidad, los presbiteros disponen su animo «para estar
siempre prontos para buscar, no la propia voluntad, sino el
cumplimiento de la voluntad de Aquel que los ha enviado»**. Es
una obediencia «apostdlica» en cuanto que reconoce, ama y sirve a
la Iglesia en su estructura jerarquica, particularmente mediante la
comunion y respeto al Papa y al Obispo diocesano. Esta obediencia
presenta ademas una exigencia «comunitaria», pues el presbitero
esta insertado en un Presbiterio diocesano presidido por el Obispo,
con unidad de ministerio y mision. Lo que conlleva el cultivo de las
virtudes cristianas propias del trabajo en equipo e incluso algunas
formas de vida en comun. Tiene finalmente un caracter «pastoral»,
pues el sacerdote, para servir con entrega Yy disponibilidad
constantes en su ministerio a las necesidades y exigencias de la
Iglesia, habra de renunciar muchas veces a sus personales

proyectos’®.

e El celibato de los sacerdotes, por el Sefior y por el Reino de los
Cielos, los capacita para una entrega mas generosa y absoluta al
ministerio en favor de sus hermanos, particularmente de los mas
pobres, y los configura también con el modelo de vida y de libertad
para el servicio que escogid el Sefior para si mismo®®.
Consagrados a Dios con un corazon indiviso (cf. 1 Cor 7,32-34),

los sacerdotes acogen con libre y amorosa decision la voluntad de

131 Cf. PDV 22; RFIS 39.

132 Cf. PO 12; PDV 21,b.

133 Cf. PDV 27; cf. PO 15-17; PDV 28-30.
13 pQ 15: Cf. Jn 4,34; 5,30; 6,38.

135 Cf. PDV 28.

136 Cf. SaC 22-24: 30.

45



la Iglesia, que desea ser amada con el mismo amor de Cristo,
Cabeza y Esposo, a quien el presbitero representa
sacramentalmente. De esta manera, el celibato sacerdotal, don
inestimable del Espiritu Santo y estimulo para la caridad pastoral,
es expresion de una participacion singular en la paternidad de Dios
y en la fecundidad de la Iglesia, y testimonio ante el mundo del

Reino que ha de venir'®’.

e Al vivir la pobreza evangélica, los presbiteros diocesanos
reconocen la «sumisién de todos los bienes al bien supremo de
Dios y de su Reino»'®. Esta pobreza, también apostdlica, en el
ejercicio de su libertad personal, les impulsa a hacer uso agradecido
y cordial de todos los bienes renunciando a ellos por fidelidad a
Dios y solidaridad con los hermanos necesitados. Los sacerdotes,
siguiendo el ejemplo de Cristo que, siendo rico se ha hecho pobre
por nuestro amor (cf. 2 Cor 8,9), deben considerar a los pobres, a
los débiles y a los que no conocen a Cristo como su Salvador,
como confiados a ellos de un modo especial, y deben ser capaces
de testimoniar la pobreza por medio de una vida sencilla y sobria,
habituados a renunciar generosamente a las cosas superfluas. La
Iglesia aconseja al sacerdote diocesano que revierta a la didcesis o
a obras de caridad la parte del sueldo que le sobra, cubiertas sus

necesidades .

c¢) Configuracion con Cristo Hijo del Padre, Cabeza de la Iglesia, Salvador del
Mundo

108. En el misterio de la Iglesia, misterio de comunion y de misién, los presbiteros,
por el sacramento del Orden, son enviados por el Padre, por medio de
Jesucristo, con quien como Cabeza y Pastor se configuran de un modo especial,
para vivir y actuar, con el don del Espiritu Santo, al servicio de la misma Iglesia
para la salvacion del mundo. EI sacramento que los vincula a la Trinidad es
fuente permanente de comunidn en la Iglesia y de salida misionera al mundo en
favor de la comunion de toda la familia humana. Asi, el presbitero vive inmerso
en una red de relaciones que definen su identidad y espiritualidad: con la
Santisima Trinidad (configuracion con Cristo como Hijo del Padre en la unidad
del Espiritu), con la Iglesia (configuracion con Cristo como Cabeza de la
Iglesia) y con la humanidad (configuracién con Cristo como Salvador del

mundo) **°.

37 Cf. PO 16; PDV 29.

38 PDV 30.

139 Cf. PO 6,c;9,¢; 17; CIC 282; PDV 30.

140 ppV 12: «No se puede definir la naturaleza y la misién del sacerdocio ministerial si no es bajo
este multiforme y rico conjunto de relaciones que brotan de la Santisima Trinidad y se prolongan en
la comunién de la Iglesia, como signo e instrumento, en Cristo, de la union con Dios y de la unidad
de todo el género humano».

46



109. La relacion con el Padre, el Hijo y el Espiritu Santo es fundamento de toda
su identidad y espiritualidad, y origen y llamada permanente a las demas
relaciones. El sacerdocio ministerial «nace de la profundidad del inefable
misterio de Dios, o0 sea, del amor del Padre, de la gracia de Jesucristo y del
don del Espiritu Santo»'*!. La configuracién con Cristo, el Hijo, pone a los
presbiteros en una singular relacion con Dios Padre. Participando del
ministerio apostolico confiado al Obispo, Padre y Pastor, y junto con él, los
presbiteros al personalizar a Cristo personalizan en cierto sentido a Dios
Padre'” y han de ser, en Cristo, sacramento de su amor para con los
hombres**, sobre todo en el ejercicio de la caridad pastoral infundida en ellos
por el Espiritu Santo. Ellos retinen a la familia de Dios como una fraternidad
conduciéndola al Padre*, desempefian dentro de ella el oficio de padres y
maestros*®®, y han de tener por los fieles que se les han encomendado —

siguiendo el ejemplo apostélico— la «solicitud de padres en Cristo»**.

3. La finalidad de la formacion: el servicio a la Iglesia y a su mision en el
mundo

a) el presbitero en la Iglesia: representacion sacramental de Cristo ante la
Iglesia y de toda la Iglesia ante su Sefior

110. intimamente unida a la relacion con Jesucristo, esta la que el presbitero tiene
con la Iglesia. «No se trata de “relaciones” simplemente cercanas entre si, sino
unidas interiormente en una especie de mutua inmanencia. La relacién con la
Iglesia se inscribe en la Unica y misma relacion del sacerdote con Cristo, en el
sentido de que la “representacion sacramental ” de Cristo es la que instaura y
anima la relacién del sacerdote con la Iglesia... De ahi que no se deba pensar
en el sacerdocio ordenado como si fuese anterior a la Iglesia, porque esta
totalmente al servicio de la misma; pero tampoco como si fuera posterior a la
comunidad eclesial, como si ésta pudiera concebirse como constituida ya sin
este sacerdocio»™’. El presbitero no sélo esta «en» la Iglesia, sino que por la
ordenacion esta «al frente de la Iglesia» (coram Ecclesia) en cuanto
representacion sacramental de Cristo Cabeza y actla, a su vez, como
representacion sacramental de toda la Iglesia, que es su cuerpo, ante su Sefior
(in nomine totius Ecclesiae). EI ministerio es, pues, representacion sacramental
de Cristo y representacion sacramental de la Iglesia.

111. En cuanto representacion sacramental de Cristo, Cabeza, Pastor y Esposo, el
presbitero esta «al frente de la Iglesia». Si todo bautizado esta llamado a

141 ppv 12.

142 «El que os recibe a vosotros, me recibe a mi, y el que me recibe, recibe al que me ha enviado» (Mt
10,40; cf. Jn 13,20).

143 cf. PDV 73.

144 Cf. LG 28,b; PO 6,a; PDV 74:76.

145 Cf. PO 9,a.

146 Cf. LG 28,d. Cf. 1 Cor 4,15; 1 Tes 2,7-12; Gal 4,19; 1 Pe 1,23.

147 ppV 16,a.d.

47



representar a Cristo por la santidad de su vida, por la ordenacion sacramental el
sacerdote recibe la capacidad de actuar «in persona Christi» para poder
representarlo como Cabeza y Sefior de la Iglesia, especialmente en la eucaristia,
y en el ejercicio de su triple ministerio de ensefianza, santificacion y guia del
Pueblo santo de Dios™*®. Esta representacion posee una densidad sacramental.
El ministro ordenado garantiza objetivamente la presencia y actuacion salvifica
de Cristo por el Espiritu en favor de la Iglesia, como su fundador y fundamento
permanente’*®. Por eso, dicha representacién sacramental es necesaria. «De este
modo, por su misma naturaleza y mision sacramental, el sacerdote aparece, en
la estructura de la Iglesia, como signo de la prioridad absoluta y gratuidad de
la gracia que Cristo resucitado ha dado a su Iglesia. Por medio del sacerdocio
ministerial la Iglesia toma conciencia en la fe de que no proviene de si misma,
sino de la gracia de Cristo en el Espiritu Santo»'°. A través del ministro
ordenado es Cristo mismo quien continGa vivificando, ensefiando y
congregando a su Iglesia en la unidad.

112. Al movimiento descendente del don salvador de Cristo a la Iglesia
corresponde el movimiento ascendente de acogida y respuesta de la Iglesia a
dicho don con entrega y gratitud. Ambos movimientos confluyen singularmente
en el ministerio sacerdotal. Por la ordenacion, el presbitero no solo adquiere la
capacidad de representar a Cristo Cabeza ante la Iglesia sino también de actuar
en nombre de toda la Iglesia, cuerpo, grey y esposa de Cristo, ante su Sefior.
Ya los Doce son representacion de la Iglesia como la nueva familia en la que
Cristo glorioso retne a todos los hijos de Dios dispersos por el mundo (cf. Jn
11,52). En este sentido los presbiteros, participes del ministerio confiado por
Cristo a los Apostoles y por medio de estos a sus sucesores, ejercen una
representatividad eclesial que tiene su centro en las acciones litdrgicas (la
celebracion de los sacramentos y el rezo del Oficio divino), sobre todo en la
eucaristia®. En ella confeccionan el sacrificio pascual «en la persona de
Cristo» (in persona Christi) y lo ofrecen «en nombre de todo el pueblo (in
nomine totius populi) a Dios», vinculando en su persona el «yo» de Cristo y el
«nosotros» de la Iglesia. Asi la eucaristia concentra y da forma a todos los
aspectos del ministerio eclesial del presbitero: el anuncio del Evangelio tiende
hacia ella como a su culmen y el gobierno pastoral deriva de ella como de su
fuente, como despliegue del servicio de presidencia realizado en su celebracion.
Por eso, la eucaristia es el «centro y raiz» de toda la vida y del ministerio del
preshitero®®.

113. La dimension eclesial del ministerio ha de ser acentuada en la formacion
presbiteral, especialmente en el momento actual caracterizado, por un lado,
por una creciente desconfianza hacia la Iglesia como lugar de la verdad sobre
Cristo y, por otro, por la exaltacion del individualismo y del subjetivismo por

148 Cf. LG 28; PO 2; 4-6; 9.

149 Cf. CCE 1120.

150 ppv 16.

181 ¢f. PO 5,c-d; LG 11; SC 33.
152 ¢f. PO 14, b; PO 13.

48



encima de la objetividad de la accion eclesial y de su llamada al ministerio. Si
el ministerio es representacion de Cristo ante la Iglesia la «autoridad» sagrada
de que goza no puede ejercerse de forma absoluta o basandose en las propias
fuerzas de liderazgo o sabiduria sino como humilde servicio a Cristo y a los
hermanos, actuando en Su nombre y remitiendo siempre a El como criterio
Gltimo, a ejemplo del Bautista'™®. Décil al Espiritu de Cristo el sacerdote no
puede hablar o actuar ante la Iglesia «por cuenta propia» sino del Hijo (cf. Jn
16,13-15) que, a su vez, habla y obra en nombre del Padre (cf. Jn 5,19) Y si el
ministerio sacerdotal es representacion de toda la Iglesia ante su Sefior y, ligado
a ello, ante la sociedad, el presbitero ha de ejercerlo y comprenderse como
sujeto eclesial personal y persona publica, actuando en nombre de la Iglesia y
no segun su criterio individual.

b) presbiteros, unidos al Obispo, al servicio de la Iglesia misterio de comunion

114. Dentro de la Iglesia, misterio de comunion en el Cuerpo del Sefior, el
ministerio presbiteral tiene una radical «forma comunitaria» y sélo puede ser
ejercido como una tarea conjunta por la incorporacion al orden de los
presbiteros en comunién jerarquica con el Obispo'™*. Unidos a él como
«providos colaboradoresy y «consejeros necesarios»'>”, hermanos y amigos,
forman con el Obispo un solo presbiterio dedicado a diversas tareas pastorales
en la didcesis a cuyo servicio se consagran'®. La dedicacion y el servicio de los
presbiteros diocesanos a la Iglesia se realiza y concreta en su vinculacion a una
Iglesia particular mediante la incardinacion. Se trata de un compromiso a la vez
juridico, espiritual y pastoral, comportando unas actitudes que contribuyen a
configurar su identidad especifica en la Iglesia diocesana®’. Por la ordenacién y
el ministerio recibidos todos los presbiteros han sido asociados al cuerpo
episcopal y, en comunidn jerarquica con €l a través del propio Obispo, en la
unidad del presbiterio, sirven al bien de la Iglesia universal cuyo principio y
fundamento visible de unidad es el Sucesor de Pedro, cabeza del colegio
episcopal™®. Por eso en cada una de las congregaciones locales de fieles los
presbiteros representan al Obispo y, bajo su autoridad, «hacen visible en cada
lugar a la Iglesia universal»'*®. De esta forma, particularidad y universalidad se
articulan en el ministerio presbiteral como ministerio eclesial.

115. Por todo ello, «ningin presbitero puede cumplir cabalmente su mision
aislado y como por su cuenta»'®® sino en comunién con el presbiterio bajo la
direccion del propio Obispo. La fidelidad a Cristo es inseparable de la fidelidad
a la Iglesia. La caridad pastoral tiene una dimension comunitaria y exige
trabajar en comunion con el Obispo y los hermanos presbiteros para no correr

153 Cf. Jn 1,6-9.15.19-36; Jn 3,28-30.

1% Cf. PDV 17,a.

1551 G 28,b; ChD 28,a; PO 7,a; cf. PO 2,b; 4,a; 12,a; ChD 11.
156 Cf. LG 28,b; PO 8,a; ChD 11.

157 cf. PDV 31,b; 74,c.

198 Cf. LG 22-23; LG 28, b; DMVP 15.

159 Cf. LG 28,b.

%0 po 7,c.

49



en vano (cf. Gal 2,2). Esta comunion contribuird ademés a la unidad de la
propia vida y ministerio'®!. El presbitero debe asumir también la carga de la
historia eclesial, dar cuenta de ella con verdad y sin complejos, guardar y
promover la memoria viva que la caracteriza.

116.  Como representacion de Cristo Cabeza de la Iglesia, el presbitero ha de ser
formado para ser «servidor de la Iglesia comunién porque —unido al Obispo
y en estrecha relacién con el Presbiterio— construye la unidad de la
comunidad eclesial en la armonia de las diversas vocaciones, carismas y
servicios»'® para la edificacién del Cuerpo en el amor (cf. Ef 4,11-16). Este
servicio se despliega en las siguientes relaciones:

117. Relacion con el Obispo. La relacién de los presbiteros con su Obispo se
fundamenta en la misma unidad de la consagracién sacramental y de la misién
al servicio de la Iglesia'®®. «El ministerio de los presbiteros es, ante todo,
comunion y colaboracion responsable y necesaria con el ministerio del Obispo,
en su solicitud por la Iglesia Universal y por cada una de las Iglesias
particulares»'®*. Por tanto, no es sobreafiadida sino derivada de la ordenacion y
de su misma condicion sacerdotal.

118. Los presbiteros veran en su Obispo no solo al Pastor que gobierna la didcesis
sino también al padre a quien poder confiarse. El buen entendimiento de los
sacerdotes con su Obispo servird ademas de testimonio para toda la comunidad
cristiana, cuya caridad él preside en el nombre del Sefior'®®. La relacién de cada
sacerdote con su Obispo se realiza tanto directa y personalmente como de forma
comunitaria y colegial a través del Presbiterio diocesano.

119. Relacion con el Presbiterio. Cada sacerdote esta intimamente unido a los
demas miembros del Presbiterio, gracias al sacramento del Orden, con vinculos
particulares de fraternidad sacramental, ministerio y caridad apostolica. Por
participar del Unico sacerdocio de Cristo, trabajan conjuntamente en funciones
diversas para la edificacién de su Cuerpo®®. La participacion en el Presbiterio
diocesano, que preside el Obispo, garantiza a los sacerdotes la eclesialidad y
universalidad de su mision presbiteral con una originalidad y autenticidad que
les es propia.

120. En el ambito de la fraternidad sacramental del Presbiterio los sacerdotes
encuentran los medios necesarios para su formacion permanente. Dicha
fraternidad debe manifestarse en la ayuda mutua, tanto espiritual como material,
en las reuniones, en la comunién de vida, de trabajo y caridad®’. Esto implica
una actitud de humildad personal y de aceptacion de los otros, capacidad para

181 Cf. PO 14,c.

%2 ppv 16,e.

183 Ccf. PO 7.

%4 ppv/ 17,b.

185 cf. chD 28.

186 cf. PO 8; PDV 17,c.
187 cf. PO 8.

50



compartir fraternalmente la experiencia religiosa y animo de renovacion
constante en los deseos de abrirse a los demaés presbiteros para emprender tareas
apostdlicas mas amplias, sostenidas por la colaboracion de todos.

121. Relaciéon con la comunidad cristiana. La relacion de los presbiteros
diocesanos con la comunidad cristiana estd fundamentada en la actitud de
servicio a las necesidades del Pueblo de Dios'® en fidelidad a su propia
misién. Mantienen con sus hermanos laicos y religiosos una relacion de
colaboracion y fraternidad, dispuestos a servir a todas las manifestaciones del
Espiritu en la comunidad eclesial, estimando y promoviendo todos los
carismas*®. La promocion de la corresponsabilidad en el pueblo cristiano es
tarea pastoral prioritaria de la nueva evangelizacion y requiere, en los
presbiteros, vivirla previamente en espiritu de comunidn para comunicarla con

actitudes testimoniales de sencillez y reconciliacion'’.

122. La imitacion de Jesus, Pastor y hermano de todos los hombres, caracteriza
todas las actitudes de los presbiteros y da sentido a su ministerio en la
comunidad. Los presbiteros, aunque ejercen el ministerio de padre y maestro en
el Pueblo de Dios, son tambien hermanos de todos los fieles y, con ellos,
discipulos del Sefior. Reconocen y estiman la dignidad cristiana de los fieles
laicos*™*; promueven y estimulan sus diferentes carismas, responsabilidades y
ministerios en la unidad del Cuerpo de Cristo, y fomentan la mision especifica

que, como bautizados, estan llamados a realizar en medio del mundo®".

c) presbiteros, signo e instrumento de la Iglesia Mision al servicio del mundo

123. El presbitero «es servidor de la Iglesia Mision porque hace a la comunidad
anunciadora y testigo del Evangelio»'’®. El ministerio del presbitero esta
totalmente al servicio de la Iglesia; estd para la promocion del ejercicio del
sacerdocio comun de todo el Pueblo de Dios; «estd ordenado no solo para la
Iglesia particular sino también para la Iglesia universal (cf- PO 10), en
comunion con el Obispo, con Pedro y bajo Pedro. Mediante el sacerdocio del
obispo, el sacerdocio de segundo orden se incorpora a la estructura apostolica
de la Iglesia. Asi el presbitero, como los apdstoles, hace de embajador de
Cristo (cf. 2 Cor 5,20)»"™. En esto se basa el cardcter misionero de todo
presbitero y su relacion con el mundo.

124. Relacion con el mundo. Los presbiteros diocesanos, participes de la
secularidad de toda la Iglesia, viven en medio del mundo y participan de la vida
de los hombres conviviendo con ellos como hermanos. Escogidos para el
Evangelio de Dios (cf. Rom 1,1) no estan separados ni del pueblo ni de hombre

188 Cf. Mc 10,45; Jn 13,12-17; 1 Cor 9,19; OT 4.
189 Cf. PDV 74,b.

170 cf. PDV 18,c; ChV 206.

1 Cf. LG 28.

12 cf. PO 9; PDV 17,d; 18,c.

18 ppv 16,e.

174 ppv 16,b.

51



alguno. No serian auténticos ministros de Cristo si no llevaran una vida distinta
de la mundana, pero tampoco podrian servir a los hombres si permanecieran
distantes a sus situaciones y ajenos a su vida. Estando en el mundo no son del
mundo (cf. Jn 17,15-16) y viviendo entre los hombres no han de amoldarse a la
mundanidad espiritual (cf. Rom 12,1). De esta manera son capaces de anunciar
convenientemente el Evangelio a los hombres de su tiempo, de forma apropiada
a la mentalidad y a los problemas de éstos, para que todo el género humano

pueda venir a la unidad de la familia de Dios*".

125. Por tanto, en su relacion con el mundo la vida de los sacerdotes debe estar
marcada por un profundo anhelo misionero y por un «espiritu genuinamente
catdlico» que les impulse a trascender los limites de la propia didcesis o nacion
para prestar su servicio en cualquier lugar'’®. Enraizado en la verdad y en la
caridad de Cristo, el presbitero esta llamado a ser «hombre del dialogo»,
estableciendo con todos relaciones de fraternidad, de servicio, de busqueda
comdn de la verdad, de promocion de la justicia y de la paz*”’ y reconociendo y
potenciando todo lo genuinamente humano (cf. Fip 4,8).

4. Los medios de la formacidn: acompafiamiento y discernimiento

126. La Iglesia, a través del Seminario, propone un itinerario formativo y el
acompafamiento personal y comunitario de ese proyecto. EI acompafiamiento
es indispensable hasta el punto de que la calidad de la formacion se corresponde
con la calidad de este. La propuesta formativa, por claros que sean sus objetivos
y contenidos, estaria incompleta si faltara la relacion viva y profunda entre el
formador y el seminarista. Si las relaciones en este &mbito son defensivas o no
se viven en la verdad, es imposible que exista la formacion. La finalidad del
acompafiamiento es realizar el discernimiento vocacional y formar al pastor

misionero’®,

127. Durante el proceso formativo es necesario que el seminarista se conozca y se
deje conocer, relaciondndose de modo sincero y transparente con los
formadores pues solo lo que es abordado con confianza y con verdad en una
relacion positiva puede ser formado. Para ello se requiere una doble actitud por
parte del seminarista: la confrontacion —manifestacion directa y clara de los
afectos desordenados o inconsistencias vocacionales— y el discernimiento —
busqueda de la voluntad de Dios en las circunstancias reales de la persona. El
acompafiamiento desde esas actitudes tiene como fin la «docibilitas» al Espiritu

Santo'’®.

175 Cf. PO 3; CIC 248; LG 28.e.
176 Cf. PDV 18,a; 32, b; RM 67.
7 cf. PDV 18.

178 Cf. RFIS 44; DFSJ 95-100.
119 Cf. RFIS 45.

52



128. EI acompafiamiento seguird siendo necesario a lo largo de la vida
sacerdotal™®, pues la experiencia religiosa puede ir acompafiada de una cierta
dosis de autoengafio. Es indispensable una voz amiga que confronte los
autoengafios, llamados también en la tradicion espiritual «afecciones
desordenadas», 0 en la psicologia religiosa «inconsistencias vocacionales».
Acompafiamiento personal y comunitario son los dos lados del camino sobre el
que avanza la formacién sacerdotal.

129. El acompafiamiento personal. La personalizacion es una clave fundamental
de los procesos educativos en la fe. Por ello, es necesario que el
acompafiamiento personal se realice con estabilidad y eficacia a través del
instrumento de la entrevista personal. Esta ha de realizarse de manera periddica
y estable a lo largo del proceso formativo. Ha de tener un contenido sistematico
adecuado al momento formativo. La frecuencia y duracion de las entrevistas no
deben dejarse a la voluntad del seminarista; al contrario, hay que presentarlas
como parte integrante de la propuesta formativa y como medio indispensable

para la formacion®.

130. Es necesario distinguir entre el acompafamiento personal realizado por el
director espiritual y el realizado por el resto de los formadores desde la
tradicion secular de la Iglesia de diferenciar el fuero interno y el fuero externo
de la vida de la persona®®, respetando asi escrupulosamente la conciencia y
libertad del seminarista. El director espiritual y los formadores han de cuidar
una propuesta unitaria e integral de la formacion para evitar que el doble
acompafiamiento contribuya a una huida real de la confrontacion formativa.
Una y otra forma de acompafiamiento «debe integrar todos los aspectos de la
persona» si bien corresponde a cada formador actuar «en el ambito que le
compete»'®® en la unidad de criterios del equipo formador y del plan formativo.

131. El acompafiamiento comunitario. La vida comunitaria durante los afios de la
formacidn inicial debe incidir en cada seminarista, purificando sus intenciones y
transformando su conducta en una gradual conformacién con Cristo™®*. Lo que
ocurre en el grupo tiene gran trascendencia para el proceso formativo. Uno es el
mensaje que los formadores intentan transmitir con palabras a los seminaristas y
otro es el mensaje que se transmiten ellos mismos, a veces sin palabras, pero de
un modo eficaz. Los valores se transmiten a traves de relaciones afectivas entre
personas que son significativas entre si. Aquello que sucede en las relaciones
apunta hacia un modo de ser y de comportarse porque toca las motivaciones
profundas de cada uno. Por esta razén no basta con acompafar a los individuos,
es del todo necesario acompafiar a los grupos. Los formadores han de realizar

180 Cf. RFIS 48.

181 Cf. RFIS 46.

182 Cf. CIC 130; 220; RFIS 136. Cf. RFIS 63 habla del «acompafiamiento de los formadores y del
director espiritual»; RFIS 107,1 y 136 presentan la direccién espiritual como «instrumento» y «medio
privilegiado» de acompafiamiento personal.

'83 RFIS 46; cf. RFIS 44.

184 Cf. RFIS 50.

53



también con el grupo ese doble camino pedagdgico que se ha referido
anteriormente: la confrontacion y el discernimiento.

132. En el acompafiamiento comunitario hay una doble referencia. Por un lado,
estd el mismo grupo de seminaristas. Conviene observar detalladamente lo
que ocurre en los grupos y confrontarlo con verdadera exigencia, de modo que
se defina con suficiente claridad cudl es el clima comunitario que debe existir.
El otro punto de referencia es el equipo formador. EI comportamiento de los
formadores transmite al grupo de seminaristas un mensaje sin palabras que debe
ser coherente con las virtudes sacerdotales, a las que el mismo proceso pretende
introducir a la comunidad formativa. Dada la configuracién tan heterogénea de
las comunidades de nuestros Seminarios, el acompafiamiento formativo ha de
ser cada vez méas “artesanal” cuidando tanto la personalizacion como la vida
comunitaria.

133. El acompafiamiento tiene como objetivo principal realizar el discernimiento.
El formador junto con el director espiritual han de acompariar al candidato para
que sea €l mismo quien haga un discernimiento de si y de su proceso de
crecimiento formativo, es decir, para que llegue a ser un «hombre de
discernimiento» y se arriesgue a decidir en libertad'®; sabiendo que para ello
no puede tener todas las certezas, sino que ha de aprender a fiarse, a sustituir el
calculo, a la hora de decidir, por una respuesta confiada a Dios. Pero el
discernimiento en el Seminario tiene también una dimension institucional que
objetiva y reconoce en el candidato la llamada, la rectitud de intencion y las
cualidades que la Iglesia exige para la vida y el ministerio presbiteral.

134. El papa Francisco ha sugerido un método de discernimiento:

a) Reconocer los efectos que los acontecimientos de la vida, las personas,
las palabras, etc. producen en la interioridad: una variedad de «deseos,
sentimientos, emociones».

b) Interpretar, comprender a qué esta llamando el Espiritu a través de lo
que suscita en cada uno mas alld de las impresiones. Esta fase de
interpretacion es muy delicada: se requiere paciencia, vigilancia y
también un cierto aprendizaje. También en el discernimiento «la
realidad es superior a la ideax.

c) Elegir, el acto de decidir se convierte en ejercicio de auténtica libertad
humana y de responsabilidad personal. Las decisiones deben ser

sometidas a la prueba de los hechos en vista de su confirmacion*®.

5. El principio unificador de la formacion: seminarista, seminario y
presbiterio, dociles al Espiritu Santo, al servicio de la caridad pastoral

135. El seminarista, como responsable principal de su proceso de maduracion
vocacional, tiene la tarea de realizar una sintesis entre sus fortalezas y

185 Cf. RFIS 43.
186 Cf. EG 51; Sinodo de los Obispos, XV Asamblea General Ordinaria. Los jovenes, la fe y el
discernimiento vocacional. Documento Preparatorio, 11,2; DFSJ 4.

54



debilidades. En esta labor potenciaré sus virtudes, con el auxilio de la gracia y
del acompafiamiento formativo. Para salir de si mismo e ir realizando esta
sintesis, tendrd que orientar toda su vida hacia Cristo. Dicha orientacion le
llevara a vivir su vocacion en clave de donacion a Dios y de entrega a los
hermanos asumiendo sus debilidades por la via del amor'®’. Esta sintesis
conforma una estructura antropolégica capaz de vivir la identidad y
espiritualidad presbiteral. EI Seminario, durante el tiempo de la formacion,
ayudara al candidato a lograr esta sintesis, discernir su vocacién®® y poner su
corazdn a punto para recibir responsablemente el don de la caridad pastoral con
la ordenacién sacramental.

136. El camino formativo en el Seminario ha de cuidar, en todas las dimensiones
formativas, que el seminarista vaya disponiéndose para este «amoris officium»
en la libertad interior, en la madurez afectiva, en la intimidad con el Sefior en la
Palabra y la Eucaristia, en el «gusto espiritual de ser pueblo»'® y en las
relaciones y servicios propios de la vida comunitaria.

137. La formacion del Seminario requiere profundizar en la comprension del
sacerdocio ministerial, tal como el Sefor lo instituye y la Iglesia lo vive y da
forma, y responder a lo que la Iglesia pide y el mundo reclama del presbitero en
el momento presente. Por esta razon la formacion debe dejarse iluminar por el
Espiritu Santo, mirar al mundo para descubrir hacia donde se dirige la sociedad,
reconocer sus necesidades espirituales, discernir los caminos mas eficaces para
anunciar hoy el Evangelio y responder a las esperanzas de los hombres.

138. Este camino permanente de configuracion con Cristo en su caridad de Buen
Pastor se realiza en el Presbiterio diocesano, ambito propio de la formacion
permanente. «El presbiterio en su verdad plena es un mysterium: es una

realidad sobrenatural, porque tiene su raiz en el sacramento del Orden»'%.

139. Todo este camino de configuracidn, inicial y permanente ha de lograr que el
presbitero acoja y ejercite la caridad pastoral. En su ejercicio se hallara el
«vinculo de la perfeccion sacerdotal» que unifique vida y accién, amor a Cristo
y celo por la salvacién de los hombres®®*. «El principio interior, la virtud que
anima y guia la vida espiritual del presbitero en cuanto configurado con Cristo
Cabeza y Pastor es la caridad pastoral, participacién de la misma caridad
pastoral de Jesucristo: don gratuito del Espiritu Santo y, al mismo tiempo,
deber y llamada a la respuesta libre y responsable del preshitero»'?. «El
sacerdote, que recibe la vocacion al ministerio, es capaz de hacer de éste una
eleccion de amor, para el cual la Iglesia y las almas constituyen su principal
interés y, con esta espiritualidad concreta, se hace capaz de amar a la Iglesia

187 Cf. RFIS 29.

18 Cf. RFIS 28.

189 EG 268.

10 ppv 74.e.

¥l cf. PDV 23,3; PO 14.
192 ppv 23,a.

55



universal y a aquella porcion de Iglesia que le ha sido confiada, con toda la
entrega de un esposo hacia su esposa»'®. El ejercicio del ministerio pastoral
postula, alimenta y configura la espiritualidad presbiteral.

198 ppv 23,c.

56



IV. LAS DIMENSIONES DE LA FORMACION
1.  Una formacion integral y personalizada en comunidad y para la mision

140. La formacion para el ministerio presbiteral tiene —segin la exhortacion
apostdlica Pastores dabo vobis'*— cuatro dimensiones que estan intimamente
unidas e interacttan simultaneamente en el proceso formativo y en la vida de
los presbiteros: «la formacion humana, que representa ‘la base necesaria y
dinamica’ de toda la vida presbiteral; la dimension espiritual, que contribuye a
configurar el ministerio sacerdotal; la dimension intelectual, que ofrece los
instrumentos racionales necesarios para comprender los valores propios del
ser pastor, procurar encarnarlos en la vida y transmitir el contenido de la fe de
forma adecuada; y la formacién pastoral, que habilita para un servicio eclesial
responsable y fructifero»*®.

141. La unidad de estas dimensiones se debe a la finalidad de la formacion: la
transformacion progresiva del corazon y de la persona entera del candidato
segun el modelo de Cristo, Buen Pastor, para comunicar su caridad pastoral a

los hombres de nuestro tiempo*®°.

142. Ademaés, hay dos notas trasversales que, como «hilo conductor», dan unidad,
vivifican y animan las cuatro dimensiones citadas, fomentando su interaccion e
integracion, y evitando asi procesos formativos desequilibrados que impiden
alcanzar la Gnica meta de la formacion. Estas notas son: el clima comunitario
en el que ha de realizarse y el impulso misionero que debe alentarla. Toda
auténtica comunion es misionera y toda mision cristiana es se ordena a la
comunion. Esta saludable tension ha de tener su reflejo en el proyecto
formativo.

a) en comunidad (formacidén comunitaria)

143. La formacion comunitaria es especialmente necesaria y urgente en el
contexto sociocultural actual, caracterizado por un mundo cada vez mas
globalizado e interconectado, pero menos comunitario y fraterno, y por un
hombre caracterizado por el individualismo egoista y autorreferencial que
dificulta seriamente la vida en comunidad. A nivel eclesial percibimos a veces
la falta de comunidades vivas y otras el riesgo de comunidades encerradas en si
mismas, mientras en el campo pastoral experimentamos dificultades para vivir
la comunidn y trabajar eficazmente en equipo.

144. Como toda vocacion eclesial, la vocacion presbiteral tiene en la comunidad
su «humus» nutricio: de ella nace, en ella se discierne y madura, a ella se
destina. Si «el ministerio ordenado tiene una radical forma comunitaria y

194 Cf. PDV 43-50.
19 RFIS 89.
196 Cf. Jer 3,15; Mt 9,35-36; 18,12-14; Jn 10; 21,15ss. RFIS 89.

57



puede ser ejercido sélo como una tarea colectiva»'®’, los llamados a este
servicio no pueden menos que hacer una fuerte experiencia comunitaria que
acreciente su anhelo de comunién'®®, De ahi que la formacién para el
sacerdocio deba desarrollarse dentro un «clima comunitario»'®®. «El
seminarista primero, y el presbitero, después, tienen necesidad de un vinculo
vital con la comunidad»®®. Por eso, aquel seminarista que no presente las
aptitudes necesarias para la vida comunitaria ofrece serias dudas para su
admision a las Sagradas Ordenes.

145. En este sentido, la comunidad del Seminario es el contexto y ambiente mas
adecuado para la formacién preshiteral®. El Seminario es un lugar y un
tiempo determinado, pero sobre todo «una comunidad educativa en camino»
que ofrece a los llamados «la posibilidad de revivir la experiencia formativa
que el Sefior dedicé a los Doce»*%%. Su ideal y «su identidad mas profunda es
ser una continuacion en la Iglesia de la intima comunidad apostolica en torno
a Jests»*®,

146. Por ello, la comunidad del Seminario debe ser una comunidad humana,
cristiana, diocesana y formativa ejemplar donde se realice intensamente la
experiencia de la vida de la Iglesia, misterio de comunion. EI Obispo se hace
presente en ella a través del ministerio del Rector y del servicio de todos
cuantos forman la comunidad educativa, colaborando cada uno desde su
responsabilidad propia en la tarea comun de la formacion presbiteral. Dentro de

dicha comunidad educativa ocupa un lugar singular el equipo de formadores®®.

147. Pero la comunidad no es s6lo el contexto y ambiente mas apto, ni siquiera una
méas entre las dimensiones de la formacién, sino que es el ambito donde
confluyen las cuatro dimensiones y el «hilo conductor» que las atraviesa
integrandolas, potencidndolas y enriqueciéndolas con contenidos nuevos, como
se vera a continuacion al exponerlas.

148. Por todo lo dicho, ha de procurarse la insercion cordial y el sentido de
pertenencia del seminarista a la comunidad formativa del Seminario que ha de
constituir para él su comunidad de referencia. Al proyecto formativo del
Seminario deben referirse y supeditarse, tanto tedrica como practicamente, el
proyecto personal y el resto de relaciones formativas que el seminarista pueda
legitimamente adoptar, por ejemplo con la comunidad de origen, con la que le
corresponda en el ejercicio de la tarea pastoral o con otros grupos, movimientos

¥ PDV 17.

19 Cf. RFIS 51.

9 RFIS 90,a.

20 RFIS 90,c.

2L RFIS 90,b.

202 pDV 60, b.

2% pPDV 60,c.

0% \/gase el cap. VI de este Plan dedicado a los agentes de la formacion, insistiendo en el concepto de
«comunidad educativa», en el cardcter comunitario de la tarea formativa de los agentes que la
componen y especialmente del equipo formador.

58



0 asociaciones aprobados por la Iglesia. EI grado de participacion en ellas,
siendo un factor beneficioso, debe evitar dependencias que oscurezcan su
disponibilidad u obstaculicen su integracion en el proyecto comunitario del
Seminario, para favorecer la apertura universal propia del presbiterado y la
insercion en cualquier comunidad donde pueda ser enviado en el futuro.

149. La comunidad de vida del Seminario pide que la comun participacién en los
dones del Espiritu se concrete no s6lo en la profesion de una misma fe y en la
vida litargico-sacramental sino también en otros medios como: el servicio y la
obediencia diligentes, el dialogo, la comunicacion de bienes y de la propia vida
interior, la correccion fraterna, la participacion en la elaboracién de la
programacion comunitaria, la unidad de régimen, el trabajo conjunto y
corresponsable en las tareas comunitarias, los momentos gratuitos de
esparcimiento ludicos o deportivos, los pequefios detalles cotidianos, etc. Asi,
toda la comunidad forma y acompafia el proceso formativo —como se ha
sefialado més arriba— siendo un lugar singular de verificacion y discernimiento
de la propia vocacion y de asuncion de la corresponsabilidad en el proceso
formativo del hermano.

150. La vida comunitaria educard la capacidad de establecer las relaciones de
comunion propias de los presbiteros: la cooperacion y obediencia sincera y
cordial con el Obispo; la colaboracion con sus hermanos en el Presbiterio a los
que estara ligado por «especiales lazos de caridad apostdlica, ministerio y
fraternidad» sacramental; el trato cercano y fraterno con los fieles, laicos y
religiosos®®. De este modo el Seminario formara futuros pastores como
«hombres de comunién»** aptos para adoptar diversas formas de colaboracién
y vida en comdn, y para ser constructores de comunidad dentro de la Iglesia y
de reconciliacion en medio de un mundo y de una sociedad a veces divididos.

151. Por ello, el clima que ha de caracterizar a la comunidad del Seminario ha de
ser un clima de familia. Los vinculos que se establecen entre los formadores y
los seminaristas han de tener la impronta de la paternidad y de la filiacion, asi
como las relaciones entre los mismos seminaristas deben ser fraternas
favoreciendo la amistad®”’. Estas relaciones no se improvisan ni pueden dejarse
al azar, sino que se han de cultivar con esfuerzo y sacrificio abriéndose a la
accion del Espiritu. De este modo el candidato se ejercitard para aquella
paternidad, fraternidad y filiacion que como presbitero esta llamado a vivir en la
Iglesia, «casa y escuela de comunion»?%,

152. Para que todos estos objetivos puedan realizarse con calidad es conveniente
que exista en el Seminario una comunidad formativa suficiente y
proporcionada, por el nimero de seminaristas, el equipo de formadores y
profesores disponibles o por las necesarias estructuras competentes. En caso

25 cf. PO 7-9; OT 9.
206 Cf. PDV 18.

27 Cf. RFIS 52.

208 NMII 43.

59



negativo es responsabilidad del Obispo diocesano discernir y buscar otras
posibilidades, como enviar a los seminaristas al Seminario de otra Iglesia

209

particular o a un Seminario interdiocesano“".

b) para la misién (impulso misionero)

153. La vida comunitaria es un verdadero impulso para la mision. EI Evangelio
de la vida que el Sefior ha depositado en nosotros ha de ser anunciado en todo
tiempo y lugar, de modo que todos los hombres puedan acceder a é1*°. La
alegria del Evangelio que estamos llamados a anunciar brota de la experiencia
de haber sido salvados por Cristo en la comunion de la Iglesia®'. Asi,
experimentamos que la calidad de la vida comunitaria del Seminario tiene
relacion directa con el espiritu misionero, criterio de autentificacion y
consecuencia de aquella.

154. Los futuros sacerdotes han de prepararse para vivir en una «lglesia en

salida»

212 que disponga todos sus medios y estructuras en orden al anuncio del

Evangelio, en una permanente «conversién pastoral» y «misionera»®*®, Esto
supone®**:

Estar dispuestos a reconocer la iniciativa de Dios, que nos amo primero,
para tomar también la iniciativa en la propuesta del Evangelio sin esperar
simplemente a que los alejados se acerquen a nosotros.

Querer involucrarse en la vida de los hombres y, a imagen del Sefior,
arrodillados, lavarles los pies tocando sus heridas, evitando ser
«burdcratas de lo sagrado»?*®.

Aprender a caminar junto con los hombres, acompafidndolos con
paciencia y respeto en sus procesos. Esto requiere, por parte del
candidato, una humanidad equilibrada que no se deje vencer por
nerviosismos que aceleren los procesos dafiando la madurez del fruto o
por pasividades que con indolencia no los custodien, para hacerlos
avanzar al ritmo adecuado.

Orientar la mision a dar un fruto duradero (cf. Jn 15,16) pero sabiendo
que el fruto tiene su fuerza en la misma potencialidad de la Palabra, que
nosotros no podemos predecir.

Por altimo, saber celebrar y festejar en la belleza de la liturgia, que se
convierte asi en accion de gracias y atractiva presencia del Espiritu que
mueve los corazones a la alabanza y los sostiene en la esperanza.

155. EI afan misionero, alentado por la vida espiritual, llena todas las
dimensiones de la formacion, cultivando la humanidad, dando una motivacion

29 Cf, CIC 237,1; RFIS 188 y n. 398 de este Plan de Formacién.

210 cf EG 10.

211 Cf. EG 21: «La alegria del Evangelio que llena la vida de la comunidad de los discipulos es una
alegria misionera».

212 Cf EG 24.

213 Cf. EG 25-33.

24 Cf EG 22.
215 RFIS 84,b.

60



fuerte al estudio y dinamizando la pastoral. «La mision se revela como otro hilo
conductor (cf. Mc 3, 13-14), que une las dimensiones ya mencionadas, las
anima y vivifica, y permite al sacerdote, formado humana, espiritual,
intelectual y pastoralmente, vivir el propio ministerio en plenitud, en cuanto
que esta llamado a tener espiritu misionero, es decir, un espiritu
verdaderamente “catolico”, que partiendo de Cristo se dirige a todos para que
“se salven y lleguen al conocimiento de la verdad” (1 Tim 2, 4-6)»216. Fortalece
asi, junto a la vida comunitaria, el caracter integral de la formacion, formando
un sujeto arménico.

c) una formacion integral y personalizada

156. La persona concreta del seminarista en su totalidad, como «sujeto integral»,
esta llamada a la configuracién con Cristo Pastor poniéndose plenamente al
servicio de Dios y de la Iglesia. Esto implica, por un lado, una «formacion
integral» que permita el desarrollo armonico y equilibrado de las cuatro
dimensiones, articuladas por las dos notas trasversales mencionadas, dentro de
un proyecto educativo con un itinerario pedagogico detallado en objetivos y
medios segun las etapas de la formacion.

157. Por otro lado, se precisa también una formacion personalizada, teniendo en
cuenta a la persona singular, sus experiencias anteriores al ingreso en el
Seminario®'” y su momento en el proceso, pues el Sefior llama a todos a realizar
la misma misién apostdlica, pero a cada uno «por su nombre» y de forma unica.
En este sentido, cada uno puede necesitar reforzar una u otra dimension. Dentro
de unas lineas necesariamente comunes, no es posible hacer procesos iguales
para todos, de la misma forma que un padre no educa por igual a todos sus
hijos, sino que da a cada cual lo que necesita para que se produzca una
maduracion integral.

158. De este modo, se evitara en el proceso formativo tanto la transmision de
visiones reductivas o erroneas del presbiterado, por absolutizacion de alguna de
sus dimensiones a costa de las otras (vs. la integralidad), como una adhesion y
obediencia puramente externa, formal y abstracta a las normas exigidas (vs. la

personalizacion)?®.

2. Ladimensiéon humana

159. La formaciéon humana representa la «base necesaria y dinamica de toda la
vida presbiteral»?'°. Dada la «crisis antropoldgica» en que vivimos, hoy en dia
la formacion humana se ha hecho cada vez mas importante y necesaria y el
Magisterio de la Iglesia ha dedicado mas atencion a este punto en la formacion

21° RFIS 91.

217 Cf. DFSJ 20.

218 Cf. RFIS 92.

219 RFIS 89,a. Sin ella «toda la formacion sacerdotal estaria privada de su fundamento necesario»
(PDV 432).

61



presbiteral. «Durante el proceso de formacion sacerdotal nunca se insistira lo

suficiente sobre la importancia de la formacién humana»??°.

160. La formacion humana esta exigida por la necesaria madurez que el proceso

educativo del seminario ha de lograr, asimilando las virtudes propias del
hombre, pero también por la naturaleza misma del ministerio sacerdotal. El
presbitero estd llamado a ser imagen viva de Cristo Pastor y, por tanto, a
«reflejar aquella perfeccion humana que brilla en el Hijo de Dios hecho
hombre»??!. El, «hombre enviado a los hombres»??, se hizo semejante en todo
a nosotros «menos en el pecado» (Heb 4,15), naci6 como hombre, pensd con
razén humana, amé con corazén humano y trabajo con manos de hombre.
Jesucristo no es sélo «perfecto (verdadero) hombre» sino el «hombre perfecto
(logrado)»??® 'y, por ello, el «modelo y la fuente» al que la formacion del
sacerdote ha de tender?®* paulatinamente hasta alcanzar «la medida de Cristo en
su plenitud» (Ef 4,13).

161. Ademas, la formacion humana viene exigida por razén de los destinatarios

del ministerio evangelizador. El sacerdote es «escogido de entre los hombres»
pero puesto «para representar a los hombres en el culto a Dios» (Heb 5,1). Por
€s0, su persona y su humanidad, como la del Buen Pastor, han de ser mediacion
y puente, nunca muro u obstaculo, para que los hombres lleguen a Dios (cf. 1
Tim 2,5; Ef 2,14). En y como Cristo, que nos ha salvado a través de su
humanidad y destino humano, el presbitero ha de «experto en humanidad»*?,
conociendo «lo que hay dentro de cada hombre» (Jn 2,25) para ofrecerle desde

dentro la salvacién de Dios?%.

162. Una adecuada formaciéon humana favorece que el sujeto pueda hacerse

propicio receptor de la gracia. La certeza de la Iglesia ha sido siempre que la
gracia no sustituye la naturaleza, sino que la presupone y eleva®’, porque el
hombre ha sido creado para ser llamado a la salvacion (cf. Ef 1,3-10; Col 1,15-
20). Tampoco el don del presbiterado se sobrepone extrinsecamente a la
condicién humana del seminarista, sino que reclama de él una humanidad capaz
de responder libre y responsablemente a la vocacion recibida y articulada
correctamente con las exigencias de ésta ?®. La santidad de un presbitero se
«injerta» en su formacién humana y «depende, en gran parte, de su
autenticidad y madurez»??°.

220 RFIS 63,a.

221 ppV 43, b.

222 A Diogneto VI1,4; DV 4.

23 35 22: 41.

224 Cf. RFIS 93.

225 Cf, Pablo VI, Discurso ante las Naciones Unidas (4 de octubre de 1965), 3; PP 13; SRS 7; 41.
26 Cf PDV 43,b; RFIS 97,a.

21 cf. SThl,q.1,a8ad2;q. 2, a2ad 1.

28 Cf RFIS 93,b; OT 11.

229 RFIS 63,a.

62



163. El presbiterado es una forma de responder a la llamada universal a la santidad
sembrada en todo cristiano por el Bautismo®*°. Puede haber personas que, aun
creyendo haber recibido esta vocacion, sin embargo, la estructura de su
personalidad no se adecta a las exigencias requeridas por el ministerio
presbiteral. Por ello, es imprescindible un discernimiento de las aptitudes
humanas del vocacionado, tanto antes de su ingreso en el Seminario®** como a
lo largo de todo el proceso formativo. De hecho, «la carencia de una
personalidad bien estructurada y equilibrada se constituye en un serio y
objetivo impedimento para la continuidad en la formacién para el

sacerdocio»>2.

a) Objetivos de la formacion humana

164. El objetivo principal de la formacién humana es alcanzar la suficiente
maduracion personal para asumir el ministerio presbiteral. La madurez
humana es una realidad compleja que se manifiesta en todos los &mbitos de la
persona:

a) en el ambito fisico: en el cuidado de la salud y el orden de vida;

b) en el ambito psicoldgico: en una personalidad estable caracterizada por
el dominio de si, el equilibrio emocional y afectivo, y una sexualidad
bien integrada;

c) en el ambito moral: en una conciencia bien formada, una actuacion
libre y responsable, la rectitud y objetividad en el modo de percibir y
juzgar personas 0 acontecimientos, la capacidad de tomar decisiones
prudentes y opciones laborales o existenciales estables, o la sana
autoestima;

d) en el ambito social: en la aptitud para las relaciones sociales y con
todo tipo de personas;

e) en el ambito estético: en la sensibilidad para percibir, valorar y cultivar
la belleza en sus maltiples expresiones.

La formacion humana persigue el desarrollo arménico de todos estos aspectos
de la persona®®. En definitiva, su objetivo es la transformacién integral de la
persona para que pueda identificarse con el ser y el ministerio del presbitero
diocesano.

165. Para ello, las principales virtudes humanas que han de cultivar los futuros
presbiteros en su proceso formativo son, entre otras: la humildad, la sinceridad
y el amor a la verdad, la honestidad y la transparencia, la fidelidad a la palabra
dada; la tolerancia, el respeto y aceptacion de personas y modos de pensar
distintos; la magnanimidad de corazén, la capacidad de didlogo vy
comunicacion, de perdonar y saber rehacer relaciones, de colaboracion y
animacion, de silencio y soledad; la apertura de mente, la rectitud de juicio y el
sentido préctico; el sentido de la amistad, de la justicia y de la responsabilidad;

20 Cf Mt 5,48 y par.; LG 11; 39-42, esp. 41,c; GeE 1; 10-11.

281 Cf. Las condiciones de ingreso en el n. 282 de este Plan de Formacion.
%2 RFIS 63,a.

233 Cf. RFIS 94.

63



la austeridad y sobriedad de vida; el desprendimiento y la comunicacion de
bienes; el espiritu de servicio y de disponibilidad; la laboriosidad, creatividad,
iniciativa en la accion y valentia; la fortaleza y constancia; la prudencia en el
vestir, expresarse 0 actuar como conviene a un ministro del Sefior y de la

Iglesia®*.

166. La maduracion humana implica que el seminarista vaya adquiriendo un
conocimiento cada vez mas ajustado de si mismo, mediante el encuentro
sincero con Dios, la atencion a si mismo, la correcta interpretacion de los
acontecimientos positivos o negativos de la propia vida, la comunicacion
transparente con los formadores u otras personas de su confianza, y el
intercambio comunitario. Contribuye mucho a ello estudiar los rasgos y las
dindmicas mas caracteristicas de la estructura de la propia personalidad, asi
como aprender a poner nombre a las distintas mociones interiores, las
motivaciones y los criterios que determinan el comportamiento. Es también
necesario analizar personalmente y comunicar a los formadores la historia de la
propia vida. Todo esto ayudara a comprender y discernir su influencia concreta
en la propia personalidad, a proponer los instrumentos pedag0gicos mas
oportunos para la maduracion, a evaluar el crecimiento durante el camino

formativo y a afrontar mejor eventuales momentos de dificultad o regresion®®.

167. De esta manera, el conocimiento de si permitira la aceptacion humilde y
agradecida de uno mismo integrando reciprocamente, con el auxilio del
Espiritu Santo, los dones y fortalezas con los limites y fragilidades de la propia
personalidad en un camino progresivo de fe y esperanza®*®. Vista a esta luz, la
entera historia personal, con sus riquezas y heridas, crisis y pecados, puede ser
interpretada y vivida como singular historia de salvacion. En este sentido se han
de afrontar los periodos de crisis en el proceso formativo. Lejos de ocultarlos
por vergienza o miedo a que supongan un retraso o impedimento en el acceso a
las Ordenes, el seminarista, con la ayuda de los formadores, los experimentaréa
como «ocasion de conversion y de renovacion» para aprender mejor la verdad
de la propia vida e «interrogarse criticamente sobre el camino recorrido, su
condicién actual, sus propias opciones y su futuro»®®’. Asi, el futuro presbitero
aprendera a no dejarse dominar por sus limites y a hacer fructificar sus talentos.
Reconciliado y pacificado con su historia, podra alcanzar la serenidad y alegria
de fondo propias del discipulo del Sefior, difundirlas en su entorno y hablar de
la misericordia salvadora de Dios ho como algo teérico o abstracto sino como
algo creible por haberlo experimentado antes en primera persona (cf. 1 Tim
1,15-16; Gal 2,20)*%,

234 Cf. RFIS 93,b; PDV 43.

2% Cf. RFIS 94,b.

2% Cf. RFIS 28.

2T RFIS 96.

2% Cf. Francisco, Discurso a los participantes del Congreso en ocasién del 50° aniversario de
Presbyterorum ordinis y Optatam Totius (20 de noviembre de 2015).

64



168. Otro elemento significativo de la maduracién humana es la capacidad de
relacionarse con los demés. El tiempo de formacion es adecuado para
desarrollar el sentido social y comunitario del seminarista, que hard de él un
«hombre de comunién, de mision y de dialogo»®*°. Para esto ha de aprender a
combinar los tiempos de silencio y soledad con los tiempos de encuentro y
reunion en las mdaltiples relaciones que va generando. Ha de tener espacios
donde sepa habitar su soledad para permanecer mas atento a las necesidades de
los demés. Por una parte, el cultivo de las relaciones y de la comunién evitard
encerrarse en uno mismo Yy centrarse en una auto-referencialidad peligrosa. Por
otra, la capacidad de relacionarse con personas de diverso sexo, edad, cultura y
condicion social es signo de una personalidad madura. El afdn de protagonismo,
la acepcion de personas o grupos y las relaciones exclusivas son sintoma de
inmadurez relacional y suelen esconder un complejo mundo de dependencias
afectivas®®’. Dada nuestra realidad pastoral, los futuros preshiteros han de
formarse concretamente para hacer frente a tareas diversas y atender distintas
comunidades sabiendo suscitar colaboradores y animar, liderar y moderar
grupos humanos muy variados.

169. Dentro del ambito de las relaciones es importante que los seminaristas
aprendan a valorar la relacion madura con las mujeres y todo el mundo
femenino. Para ello la familia es un primer ambito, pero también el Seminario
debera proporcionar los medios adecuados para ello. Es fundamental que los
futuros preshiteros aprecien el lugar de la mujer en el designio creador,
promuevan la necesaria complementariedad en la mision evangelizadora y
aprendan de su testimonio elocuente en la vida de la Iglesia y de la sociedad?®*.

170. Junto a la capacidad comunicativa y relacional, en el proceso de maduracion
humana de los candidatos es fundamental la educacion de la afectividad y la
sexualidad en orden a vivir el celibato apostolico, especialmente hoy en un
contexto cada vez mas pansexualizado. Esta educacion debe garantizar aquella
madurez afectiva que nace del convencimiento del puesto central y englobante
del amor en la existencia humana y de la certeza experimentada de haber sido
amado y de saber amar?*?. Desde un amor asf entendido adquieren todo su valor
el cuerpo humano, la sexualidad, la virtud de la castidad y el celibato. El
celibato ha de ser elegido libremente como un camino pleno de realizacion del
amor. Hay que ensefiar al seminarista a aceptar su propio cuerpo, conocer y
gobernar su mundo afectivo y vivir su sexualidad de forma positiva, en la l6gica
de la entrega total y gratuita a Cristo, a la Iglesia y a la humanidad. En este
sentido la madurez afectivo-sexual supondra la superacion de toda forma tanto
de autoerotismo o busqueda egoista de si como de toda relacion exclusiva o
dependiente que impida «la libertad del corazon y la universalidad del amor»
célibe®®. Por todo ello, «seria gravemente imprudente admitir al sacramento

29 ppV 18; cf. PDV 45.
240 Cf. RFIS 95,a; 41,b.

241 Cf. RFIS 95.

242 Cf PDV 44; NVNE 37.
23 OECS 61-63.

65



del Orden a un seminarista que no hubiese madurado una afectividad serena y
libre, fiel en la castidad celibataria, a través del ejercicio de las virtudes
humanas y sacerdotales, entendida como apertura a la accion de la gracia y no

s6lo como esfuerzo de la voluntad»>**.

171. La maduracién humana implica, a su vez, ir adquiriendo firmeza en las
convicciones personales al tiempo que apertura a la realidad. Por un lado, el
seminarista debe cultivar una actitud basica de apertura confiada a los deméas y
al mundo, tanto para aprender y fortalecer como para corregir y modificar, si
fuera preciso, sus propias convicciones, sosteniéndolas razonadamente, con
firmeza, pero sin rigorismos. Para ello es importante ejercitarse en la reflexion
serena, el andlisis riguroso, el sano espiritu critico, la capacidad sintética, el
rigor y orden mental o la correcta exposicion oral y escrita del pensamiento. Por
otro lado, y por fidelidad a los destinatarios de su mision, ha de cultivar el
interés por el conocimiento la persona concreta y de la compleja realidad social
actual para intuir sus necesidades mas profundas y sus interrogantes mas
agudos, discernirlo todo quedandose con lo bueno y denunciando lo contrario al
Evangelio, y cultivar una «sensibilidad ética» capaz de apreciar y sintonizar
con aquellos valores que hoy «gozan de estima entre los hombres y avalan al
ministro de Cristo»®*®. Esta mirada esperanzada sobre la realidad circundante
permite contemplarla como mies de Dios donde El ya ha plantado semillas de
su Reino (cf. Mt 9,37; Mc 4,1-20; Jn 4,35-37), a la vez que educa en una mirada
méas positiva sobre si mismos y sobre los demas, fundamental para una
equilibrada autoestima personal.

172. Finalmente, otro campo muy importante para la formacion humana son los
nuevos medios de comunicacion y las redes sociales. Es significativo que en
la RFIS se haya trasladado esta cuestion desde el ambito de la formacion
pastoral, donde se encontraba en anteriores planes formativos, al ambito de la
formacion humana. En la actualidad no se trata solo de un instrumento mas sino
de una forma habitual de comunicacion que configura la personalidad, tanto de
los seminaristas como de los destinatarios de su mision. Por eso, es importante
educar a los candidatos en el uso prudente y responsable, «vigilante, sereno y
positivo» de las nuevas tecnologias, ayudandoles a reflexionar sobre sus
bondades y posibilidades para fomentar una cultura del encuentro y una nueva
evangelizacion, pero cultivando también la suficiente capacidad ascética para
evitar sus peligros y riesgos como el ensimismamiento, la despersonalizacion o

diversas formas de dependencia®®.

b) Medios para la formacién humana
173. Los medios para la formacién humana se corresponden a los aspectos antes

descritos en la complejidad de la persona. En el ambito fisico se ha educar el
orden de vida, la planificacion realista del tiempo disponible sabiendo integrar

2% RFIS 110,d.
25 ppv 43.
248 Cf. RFIS 97-100.

66



los imprevistos, los periodos de descanso y esparcimiento, la alimentacion
equilibrada, la actividad fisica y el deporte, el cuidado de la salud y de la
higiene personal, evitando caer en el narcisismo, la obsesion por la propia salud
o por el tiempo libre personal®*’. Todos estos aspectos no pueden darse por
supuestos, pues dependen del &mbito familiar, la educacion previa o la cultura
de proveniencia. Cuando se viven de forma equilibrada, son un indicativo del
cuidado personal y del recto amor a si mismo (cf. Mc 12,31) al mismo tiempo
que un signo de caridad con los demas. «Cuida de ti mismo» (1 Tim 4,16; cf.
Hch 20,28) es una exhortacién para todo apostol.

174. En el &mbito psico-afectivo es recomendable el recurso a la psicologia, la
pedagogia y otras ciencias humanas inspiradas en una antropologia cristiana de
la vocacién. La valoracion y el informe psicoldgico realizado antes o durante el
proceso formativo y revisado periédicamente después —junto con el
acompanamiento psicologico si fuera preciso— es un instrumento muy util para
la maduracion humana. No tiene soélo la funcién de descartar posibles
patologias, sino que presenta un valor muy positivo al ayudar a conocer la
propia psicodinamica, con las fortalezas y debilidades a trabajar durante el
tiempo formativo mediante los instrumentos pedagégicos oportunos®*®. En este
ambito también es importante una formacion continua y sistemética sobre
temas concretos referidos a como cultivar de forma practica la madurez
afectivo-sexual requerida para vivir el celibato. EI momento eclesial que
estamos viviendo precisa también una formacion especifica sobre la proteccion
de los menores para prevenir toda forma de abuso (sexual, econdémico, de poder
0 de conciencia), erradicar sus causas mas hondas (entre ellas el clericalismo, la
corrupcion espiritual...) y promover a través del ministerio vivido con
ejemplaridad humilde una cultura del cuidado y de la solidaridad con los mas

débiles en conversién permanente, personal y comunitaria®*®.

175. En el ambito moral se hace necesaria una verdadera formacion de la
conciencia en su relacién con algunos bienes fundamentales, entre ellos la
educacion en la verdad o la administracion de los bienes propios o ajenos. Para
ello serviran la meditacion de la Palabra, el cotidiano examen de conciencia o la
revision de vida a nivel personal o grupal. Una vida sobria, austera y
disciplinada programada y revisada con transparencia puede también ayudar.
Otro instrumento Util es el trabajo sistematico o por etapas sobre aquellas
virtudes humanas que el candidato necesita cuidar mas, profundizando en su
sentido, detectando las dificultades para vivirlas y proponiendo medios
concretos para su crecimiento.

176. En el ambito estético es necesaria una educacién de los sentidos y de la
sensibilidad para captar con mas facilidad la belleza en sus mas variadas
expresiones. Para ello se precisa una iniciacion en el estudio, la valoracion y el

24 Cf. EG 81-83; Francisco, Homilia en la santa Misa Crismal (2 de abril de 2015).

248 para la normativa sobre el recurso a la psicologia en la formacion cf. n. 432-435 de este Plan.

249 Cf, Francisco, Quirdgrafo Minorum tutela actuosa (22 de marzo de 2014); Carta al Pueblo de Dios
(20 de agosto de 2018); ChV 95-102.

67



cultivo, en la medida de lo posible, de las distintas artes (la musica y la
literatura, la arquitectura, escultura o pintura, el teatro o el cine). Materias como
estética o historia del arte, visitas culturales o formacion para la conservacion
del patrimonio cultural de la Iglesia pueden ayudar. Todo ello, ademéas de
ofrecer a los seminaristas un instrumento muy apto para la evangelizacion en el
mundo actual (via pulchritudinis), contribuye al perfeccionamiento de su
humanidad, pues el hombre ha sido hecho para la belleza y sera salvado por
ella.

177. La elaboracion de un proyecto personal de vida realista, concreto y
revisable, atendiendo a las distintas dimensiones de la formacion segun la etapa
y la situacion personal del seminarista, en sintonia con el proyecto comunitario
del seminario, y revisado periédicamente con los formadores, es un instrumento
muy Util para la formacion integral de la persona.

178. Otro instrumento recomendado especialmente por la Ratio Fundamentalis, es
la comprension y comunicacion de la propia historia de vida. Aqui se han de
analizar la relacion con los progenitores y figuras de autoridad (padres, abuelos,
tios, profesores...), la relacion con los iguales (hermanos o0 amigos), la relacion
con las mujeres, el desarrollo afectivo-sexual, las capacidades laborales (en el
estudio, en los posibles trabajos realizados), el modo de afrontar situaciones de
dificultad o frustracion. Se han de mostrar tanto los dones y habilidades,
triunfos y agradecimientos que fundamentan la personalidad, como las heridas
que el mal, en forma de pecado propio o de otros, o en forma de accidentes o
rupturas, ha dejado en el corazén del seminarista.”*

179. Otro medio fundamental es la entrevista personal con los formadores donde
el seminarista pueda abordar con confianza, transparencia y docilidad, con cada
uno segun su responsabilidad propia, todos los aspectos de su persona,
comunicar la historia de la propia vida, revisar su proyecto personal y discernir
su momento en el proceso formativo. Realizada con frecuencia, con preparacion
previa y con una buena programacion de método y contenidos, la entrevista
contribuye a la formacion integral, gradual y personalizada, ayuda a conocerse
mejor a si mismo y a aceptar la propia historia como historia de salvacion,
entrena al seminarista para la formacion permanente y le capacita para el arte

del discernimiento y acompafiamiento de otros en el futuro®*,

¢) Formacion humana en comunidad con impulso misionero

180. La vida comunitaria es el &mbito en el que todos los medios sefialados
encuentran el lugar formativo mas adecuado. La comunidad del seminario es
el espacio privilegiado para conocerse mejor con la ayuda de los demas,
formadores y comparieros, donde se ponen a prueba los propios sentimientos y
certezas y se purifican y van moldeando los proyectos e ideales. Es también el
espacio para educar la capacidad de relacion aprendiendo a respetar y aceptar al

20 Cf. RFIS 94,b.
21 Cf. RFIS 44-48.

68



otro en su alteridad, a asumir y responder con madurez a las tensiones y
conflictos propios de la convivencia humana, y a salir de si mismo trabajando
en equipo y en comunién. Para favorecer la maduracion en las relaciones la
comunidad del Seminario no debe encerrarse en si misma sino estar «en
contacto permanente con la vida cotidiana de las familias y de la comunidad,
prestando especial atencion a la presencia de figuras femeninas y de parejas
cristianas a fin de que la formacion arraigue en lo concreto de la vida»®*? y en
los problemas reales de nuestra gente, mediante visitas, encuentros, tertulias,

testimonios. ..

181. Asi, algunas virtudes humanas que, particularmente, es preciso fomentar en
la comunidad del seminario son: la fraternidad en las relaciones con todos los
miembros que la componen; la fidelidad a las normas que rigen la vida del
seminario; la corresponsabilidad en la marcha administrativa y econdmica del
seminario; la atencion y el cuidado del ambiente formativo que es un elemento
decisivo para el proceso de los compafieros, evitando la murmuracion y la
difamacién; la comunicacion profunda, sincera y evangélica de la vida del
seminarista con sus compafieros y formadores; la disponibilidad para el servicio
mutuo. Otra virtud importante es el cultivo y cuidado de amistades sanas,
dentro y fuera de la comunidad, que es un criterio verificador de la madurez
humana y un apoyo fundamental en la formacion inicial y en la vida ministerial.

182. El impulso misionero, al tiempo que una motivacion fuerte para la formacién
humana, sera favorecido por esta, ya que una humanidad madura, asemejada a
la de Cristo, permitird a los futuros sacerdotes estar atentos y cercanos®:,
comprender y empatizar con las necesidades de los hombres, sus hermanos,
para anunciarles el Evangelio de la salvacion de forma acomodada a ellos (cf.
Heb 2,17-18), alegrandose con sus alegrias y cargando con sus sufrimientos y
heridas (cf. 1 Cor 9,19-23). Si ser y mision son inseparables, una formacién
humana lograda se verifica en una identidad personal trogquelada por la mision
presbiteral. EI futuro presbitero ha de ir asimilando cdmo esta misién no es una
parte de su vida a la que dedica determinados tiempos, sino algo que no puede
arrancar de su ser sin destruirse. Debe poder decir: «Yo soy una mision en esta
tierra, y para eso estoy en este mundo. Hay que reconocerse a si mismo como
marcado a fuego por esa mision de iluminar, bendecir, vivificar, levantar,
sanar, liberar»®*. Ahi aparece el presbitero de alma, cuya misién ha transido su
propia identidad en todos los aspectos de su personalidad.

3. Ladimension espiritual

183. La madurez espiritual forma parte de la madurez humana?”>, porque esta
Gltima —desde una antropologia cristiana integral- no es plena si no abre a la

2 DFS] 164.
23 Cf. Francisco, Homilia en la Misa Crismal (29 de marzo de 2018): la cercania del pastor es algo
mas que una virtud, es «el modo de hacer presente a Cristo entre los hombres».
254
EG 273.
2% Cf. PDV 45,a.

69



persona a su dimension interior y trascendente. La formacion espiritual como
educacion en la vida del Espiritu viene exigida, por la dimension
constitutivamente religiosa del ser humano, pero también por el propio
desarrollo de la gracia bautismal comunicada en los sacramentos de la
iniciacion cristiana, que predispone y capacita para la respuesta a la vocacion y
misién presbiteral. Ademas, el don especifico del Espiritu a través del
sacramento del orden reclama y posibilita en el presbitero una preparacion,
acogida y ulterior apropiacion personal de este don.

184. Por otro lado, para poder llevar a los hombres a Dios el sacerdote ha de ser un
«hombre de Dios» (1 Tim 6,11). El ministerio pastoral en el Nuevo Testamento
es un «ministerio del Espiritu» (2 Cor 3,8). Como Jesus, el Hijo encarnado y
ungido por el Espiritu para la realizacién de su mision salvadora en obediencia
total al Padre y en favor de todos los hombres®®, el preshitero ha sido ungido
por el Espiritu de Cristo para participar en la mision apostdlica. Por eso, su
ministerio y existencia se desarrollan «en el Espiritu».

185. En cuanto orientada a la conformacion del corazon de los candidatos con el de
Cristo Buen Pastor, la dimension espiritual fundamenta, vivifica e integra el
resto de las dimensiones de la formacién sacerdotal®’ y las eleva dandoles su
verdadero sentido en Cristo y haciéndolas eficaces en el Espiritu. Pues sin la
accion del Espiritu Santo ningiin programa educativo puede por si mismo ir
plasmando suave y progresivamente la semejanza con Cristo en los llamados
por El al ministerio presbiteral.

186. Una correcta formacion espiritual evitard en los futuros presbiteros ceder a
las dos grandes parcializaciones en el camino cristiano de la santidad,
sefialadas reiteradamente por el papa Francisco y que son consecuencia de una
antropologia y soteriologia también parciales®®. Por un lado, el
«neopelagianismox» de un esfuerzo ascético sin gracia, que pone al individuo en
el centro, sin apertura a la escucha de Dios y de los hermanos, y que se
manifiesta, entre otras cosas, en la dispersion por el activismo, la reduccion del
funcionalismo, la presuntuosa seguridad doctrinal o disciplinar que olvida la
misericordia, la magnanimidad y la paciencia consigo mismo y con los demas,
el cultivo ostentoso y puramente formal de la liturgia mas como ceremonial que
como celebracion de los misterios de la fe, la cesion a la rutina en la oracion, la
celebracién o la formacién observando lo exterior sin dejar que el Misterio
salvador nos sorprenda, convierta y transforme totalmente. Por otro lado, el
«neognosticismo» de una espiritualidad sin carne, sin prdjimo y sin
compromiso, manifestada en actitudes y préacticas dualistas, evasiones
espiritualistas, cualquier tipo de parcializacion de la fe por su sometimiento a
intereses o ideologias que pretenden domesticar el Misterio, o el emotivismo

2% Cf. Lc 1,35; 4,16ss; In 10,36; 17,17-19; Heb 9,14.

7 Cf. PDV 45.

#8 Cf. EG 93-97; GeE 35-62; Congregacion para la Doctrina de la Fe, Carta Placuit Deo a los
obispos de la Iglesia catdlica sobre algunos aspectos de la salvacion cristiana (1 de marzo de 2018).

70



espiritual que busca experiencias extraordinarias de fuerte valor sensible, pero
sin arraigo ni traduccion en la vida cotidiana concreta.

a) Objetivos de la formacion espiritual

187. El objetivo principal de la formacion espiritual es «alimentar y sostener la
comunion con Dios y con los hermanos, en la amistad con Jesus Buen Pastor y
en una actitud de docilidad al Espiritu. Esta intima relacion forma el corazén
del seminarista hacia el amor generoso y oblativo» propio de la caridad
pastoral®®®.

188. Como cultivo de la vida en el Espiritu la formacion espiritual se orienta a la
maduracion en las virtudes teologales de la fe, la esperanza y la caridad,
fundamento dindmico de toda vocacion cristiana y, en concreto, de la vocacion
presbiteral. Infundidas por Dios en el hombre tienen a Dios por objeto y animan
su existencia entera. Creer en el amor que Dios nos tiene nos abre a la
esperanza que nunca defrauda (cf. 1 Jn 4,16; Rom 5,5). La maduracion en la fe
ayudara a los seminaristas a edificar su vida sobre la confianza plena en el
Sefior®®, a obedecer entregandose libre y totalmente a Dios en el ministerio®®*
y, purificando su corazon, a participar en la mirada de Jesus que les hara ver,
valorar y vivir todas las situaciones y acontecimientos del camino en su nueva
luz?®2. La fe, «fundamento de lo que se espera» (Heb 11,1), los llevara a vivir
de la Promesa de Dios, combatiendo contra todo desaliento que roba la
esperanza y orientado sus deseos y pequefias esperanzas hacia la gran esperanza
que nace de la Pascua de Jestis*®. La fe, que se «actta por el amor» (Gal 5,6),
permitira a los futuros presbiteros avanzar por «el camino mas excelente» del
amor (cf. 1 Cor 12,31-13,13), forma y vinculo de perfeccion de todas las
virtudes, experimentando primero en carne propia ser redimidos por el amor
incondicional de Dios en Cristo para después poder amar a los hermanos como
el buen Pastor®®. Y, ya que sélo hay caridad en la verdad, aprenderan a
defender la verdad, proponerla con humildad y conviccion, y testimoniarla en la

vida como formas insustituibles de amor?®°.

189. La formacidn espiritual del Seminario tiene la finalidad especifica de iniciar y
capacitar al seminarista para vivir la espiritualidad propia del presbitero
diocesano. El cultivo de esta espiritualidad garantiza la coherencia y la unidad
en la formacién sacerdotal. Dicha espiritualidad supone y desarrolla la
espiritualidad «comun» a todos los fieles cristianos derivada de los
sacramentos de la iniciacion pero, a su vez, tiene unos rasgos especificos: nace

9 RFIS 101.

%0 Cf 15 7,9; Mt 7,24-27. La fe es vivir desde la gozosa y firme certeza de que Dios guia a la Iglesia,
nos es cercano, esta a nuestro lado y nos envuelve con su amor. Cf. Benedicto XVI, Audiencia
general (27 de febrero de 2013).

*°L Cf. Rom 16,26; DV 5.

262 Cf. Hch 15,9; LF 1; 18; 45.

263 Cf, SpS 3; 27; 30-35; 39; EG 86.

6% Cf. DCE; SpS 26-27.

%5 Cf. CiV 1.

71



del sacramento del orden; la caridad pastoral como participacion sacramental en
el amor de Cristo Buen Pastor es su principio unificador; realiza la santificacion
en el ejercicio del ministerio; vive la existencia sacerdotal desde el radicalismo
de los consejos evangélicos en la forma propia de la apostolicidad; la
«diocesaneidad» como vinculacion y consagracion a una lglesia particular
dentro de la fraternidad del presbiterio bajo la autoridad paternal del Obispo es
su manera singular de vivir la comunion; acentla la secularidad para ser
mediacion y puente de la salvacién de Dios en el corazén del mundo®®. Ante
las distintas espiritualidades que existen en la Iglesia, el seminarista habra de
cultivar esta que le es propia, pudiendo incorporar otros elementos que,
efectivamente, supongan un enriquecimiento personal en su formacién como
presbitero diocesano. Es responsabilidad del Seminario discernir y dar cohesién
en el proceso formativo a las aportaciones que puedan provenir desde otro tipo

de espiritualidades®®’.

190. «La formacion espiritual ha de darse de forma que los seminaristas
aprendan a vivir en trato familiar y asiduo con el Padre por su Hijo Jesucristo
en el Espiritu»®®. Vivir la comunién trinitaria en el Seminario significa
reconocer el amor del Padre, fuente y origen de todo bien, viviendo con
gratitud y gratuidad ante El, iluminando todas las decisiones con su Voluntad y
afrontando los momentos de dificultad con la confianza de que el Padre nunca
abandona a sus hijos. El futuro pastor ha de conocer por experiencia el misterio
de Cristo, Hijo de Dios, Cabeza de la Iglesia y Salvador de los hombres,
viviendo en el encuentro con El la novedad radical del cristianismo que
transforma y da sentido a la vida®®®, creciendo en la intimidad de su amistad®”® y
haciendo del misterio Pascual el paradigma de su vocacién apostdlica®’. La
formacién del Seminario tiene que fomentar la apertura al Espiritu, maestro
interior y principal protagonista de la vida espiritual, la obediencia a sus
llamadas y la docilidad a su accion, para poder discernir e interpretar
adecuadamente los signos de Dios en la propia vida y en los acontecimientos
del mundo. Ungido por el Espiritu, el futuro presbitero, esta llamado a ungir

con este Espiritu al santo Pueblo fiel de Dios?'.

191. El amor al misterio de la Iglesia ha de informar toda la vida espiritual del
seminarista, pues «en la medida en que uno ama a la Iglesia de Cristo, posee el
Espiritu Santo»?’®. La formacion espiritual debe procurar que los seminaristas,
como futuros pastores, se preparen ya para «estar unidos con caridad humilde y
filial al Romano Pontifice, sucesor de Pedro, se adhieran al propio Obispo

%6 Cf, PDV 19-33. Y lo dicho sobre la espiritualidad presbiteral en el cap. I11.1 de este Plan.

267 Cf. PDV 68.

28 0T 8.

%9 Cf. DCE 1; Francisco, Angelus (15 de enero de 2018); Pablo VI, Homilia en Manila (29 de
noviembre de 1970).

219 Cf, Jn 15,12-17; Benedicto X VI, Homilia en la santa Misa crismal (13 de abril de 2006).

271 Cf. Mc 10,38-45; 2 Cor 4,7-15; 6,3-10; 11,23-33; 1 Cor 4,9-13;

272 Erancisco, Homilia en la santa Misa crismal (17 de abril de 2014).

218 3. Agustin, In loannem tract. 32,8 (PL 35,1646).

72



como fieles cooperadores, y trabajen juntamente con sus hermanos»®’.
Cultivaran asi la «diocesaneidad» como experiencia de intima pertenencia a
una Iglesia particular con un vivo sentido de la sinodalidad en relacion con el
Obispo, con el preshiterio y con el resto del Pueblo santo de Dios®’®, asimilando
los rasgos propios de una espiritualidad de comunién?’®. La comunidad del
Seminario favorecera esta experiencia de Iglesia dando testimonio de la unidad
que atrae a todos los hombres a Cristo?”’. El futuro presbitero aprendera asi a
ser «hombre de Iglesia»®’®, capaz de gozar y sufrir con ella y por ella, pero
alejado de toda forma de clericalismo.

192. La formacion espiritual se ordena no sélo a vivir mas intimamente unidos a
Cristo en el misterio de la Iglesia sino también a buscarlo y encontrarlo en el
futuro ejercicio del ministerio de la Palabra, del culto y de la caridad
pastoral®”®. Por eso, los seminaristas han de hacer de la Palabra de Dios
alimento de su vida espiritual®®, pues de ella seran constituidos mensajeros y
servidores, de manera que aprendan a convertir en fe viva lo que escuchan, a
ensefiar lo que han creido y a vivir conforme a lo ensefiado®. La formacién
espiritual implica a su vez el cultivo de una auténtica espiritualidad litargica
nutrida en la celebracion participada, plena y consciente en la liturgia y los
sacramentos, especialmente en la eucaristia, para que, considerando lo que
realizan e imitando lo que conmemoran, puedan ir conformando su vida con los
misterios que estan llamados a dispensar fielmente?®?. La formacién espiritual
comporta finalmente buscar a Cristo en los hombres. El sacerdote es el «hombre
de la caridad» y ha de dejarse educar continuamente por el Espiritu del amor.
En este sentido la preparacion al sacerdocio tiene que incluir «una seria
formacion de la caridad», en particular, del amor preferencial por los pobres y
sufrientes, en los que por la fe se puede descubrir la presencia de Jesus (cf. Mt
25,40), y del amor misericordioso por los pecadores?®, superando las
«ideologias que mutilan el corazon del Evangelio» para reconocer en este amor
comprometido el culto que mas agrada al Padre y un criterio certero de
discernimiento sobre la calidad de la propia vida espiritual®®*.

193. Objeto de la formacion espiritual es también la educacién en la vivencia de
los consejos evangélicos a través de los cuales los futuros presbiteros se iran

274 CIC 245,2.

2% Cf. Francisco, Discurso en la conmemoracion del 50 Aniversario de la institucion del Sinodo de
los Obispos (17 de octubre de 2015); Incontro con i sacerdoti, religiosi, seminaristi del Seminario
regionale e diaconi permanenti nella cattedrale di san Pietro a Bologna (1 de octubre de 2017);
Incontro con gli Studenti dei Collegi ecclesiastici Romani (16 de marzo de 2018); CTI, La
sinodalidad en la vida y mision de la Iglesia (2 de marzo de 2018) 77-84.

27% Cf. NMI 43-45.

7T Cf. n 17,21; 12,28; OT 9; LG 1.

28 Origenes, In Lucam Hom. 2 y 16 (ed. Rauer, 14 y 109).

279 Cf. PO 13; OT 8; PDV 46-49.

280 cf, S, Ambrosio de Milan, Exp. Psal. 7,7 (PL 15, 1350); Ez 2,8-3,3; Ap 10,1-11.

281 Cf. PR 210.

282 Cf. PDV 48; PR 150; 1 Cor 4,1.

253 Cf. PDV 49.

8% Cf. I1s 58,1-14; 1,10-20; Sal 50 (49); Mt 5,23-24; GeE 95-109.

73



configurando existencialmente con Cristo «como expresion de su amor pastoral
por los hermanos»?®*. Por el sacramento del orden los seminaristas no solo van
a recibir una consagracion sino también una mision de parte de Dios que es
eclesial y personal a la vez, en consecuencia han de cultivar una «verdadera y
madura obediencia» como entrega de la propia libertad a la blsqueda y
cumplimiento constantes de la voluntad del Padre, a imitacién de Cristo®,
mediada concretamente por la autoridad jerarquica de la Iglesia, vinculada a la
comunidad fraternal del presbiterio y exigida por el servicio al Pueblo de
Dios?®”. Vivida con espiritu de fe y docilidad de corazén superara toda forma de
individualismo, pero también de sumision o pura observancia exterior,
convirtiéndose en un verdadero camino de libertad y preparando al futuro pastor
para un ejercicio prudente de la autoridad como servicio?®.

194. El celibato apost6lico es el modo propio de vivir la virtud de la castidad en el

ministerio ordenado como un camino de plenitud del amor. Por ello, es
necesario que la formacion espiritual prepare al futuro sacerdote «para conocer,
estimar, amar y vivir el celibato en su verdadera naturaleza y en su verdadera
finalidad, y por tanto, en sus motivaciones evangélicas, espirituales y
pastorales»®®®, tal como han sido expuestas en los recientes documentos
magisteriales®®. El celibato apostélico tiene una intima relacién con el
ministerio sacerdotal. La formacion espiritual ha de ayudar a reconocer y
aceptar el celibato ante todo como «un don de la misericordia divina» que, por
ello, debe pedirse humilde e insistentemente y que se acrecienta con la gracia
liberadora del Espiritu®®’. Asimismo, requiere ejercitarse en la virtud de la
castidad, fundamento de una vida auténticamente célibe®®?, ayuda al pastor a
vivir la afectividad y sexualidad en la l6gica del don*?, y se sirve de todos los
medios sobrenaturales y normas ascéticas aprobados por la Iglesia®®*. Para que
los seminaristas puedan hacer una opcion libre, serenamente meditada y
generosa por el celibato consagrado compete al Seminario informarles con
claridad y de forma positiva sobre la donacién y renuncias que comporta, asi
como ayudarles a valorar su complementariedad con el estado matrimonial en la

vida de la Iglesia®®®.

195. La formacion espiritual debe cultivar en los seminaristas el espiritu de

pobreza evangélica, expresion de quien ha encontrado en Cristo el tesoro mas
valioso (cf. Mt 13,44) y el lote de su heredad (cf. Sal 16 [15],5)°®°. Prepararse
para vivir libre y gozosamente la pobreza apostolica implica: aprender a

%8 ppV 30,9.

288 Cf. Jn 4,34; 5,30; 6,38-40; Mt 26,39; Heb 10,5-10.

27 Cf. PDV 28.

28 Cf, RFIS 109; PO 15.

289 ppV 50,a.

290 cf, PDV 50,e; PO 16; OT 10; SaC; OECS; PDV 29; 50; RFIS 110.
21 cf. Mt 19,11; 1 Cor 7,7; OT 10; PO 16,c; PDV 50,b: RFIS 110b; OECS 16; 58.
292 cf, PDV 50,a.

29 Cf, RFIS 110,a.

2% cf. PO 16,c; PDV 29,e.

2% Cf. RFIS 110,c.

2% Cf. Num 18,20; PO 17,b.

74



reconocerse pobres; asemejarse a Cristo que, «siendo rico, se hizo pobre por
VOsotros para enriqueceros con su pobreza» (2 Cor 8,9); asumir el «estilo de
los Apostoles enviados por Cristo a confiar en la Providencia ‘sin llevar nada
para el viaje’ (Mc 6,8-9)», dando gratis lo recibido gratis (cf. Mt 10,8); crecer
en el agradecimiento y en la justa relacién con los bienes de este mundo,
administrandolos y usandolos rectamente, desde aquella libertad interior que
permite una mayor disponibilidad a la mision; cuidar a nivel personal y
comunitario un estilo de vida sencillo y austero, renunciando a lo superfluo y
potenciando «un cierto uso comun de los bienes» a ejemplo de la comunidad
apostélica®”; llevar en el corazén a los més pobres y necesitados sabiendo
compartir con ellos. De este modo, en el futuro, podran administrar
responsablemente los bienes que se les confien, evitar toda codicia o interés
personal en el ejercicio del ministerio, ser promotores creibles y coherentes de
una verdadera justicia social, ser signo profético ante el predominio de los

valores econémicos y oir la voz de Dios en la vida cotidiana®®.

196. La Virgen Maria ha de ocupar en la vida espiritual del futuro presbitero la
importancia que reclama nuestra fe?®. Para ello ha de cultivar una auténtica y
filial devocion a la Virgen Maria, asi como profundizar en la dimension
mariana de su espiritualidad®®. Marfa, Madre del sumo y eterno Sacerdote
es, de modo particular, madre y modelo de los sacerdotes de su Hijo a quienes
El desde la cruz se los confi6 en la persona del discipulo amado y que, por ello,
deben recibirla «como algo propio» (cf. Jn 19,25-27). «Cada aspecto de la
formacion sacerdotal puede referirse a Maria como la persona humana que
mejor que nadie ha correspondido a la vocacion de Dios; que se ha hecho
sierva y discipula de la Palabra, hasta concebir en su corazon y en su carne al
Verbo hecho hombre para darlo a la humanidad»*** por la fuerza del Espiritu,
andlogamente a la misién y existencia sacerdotal.

197. A ejemplo de Dios Padre que «tanto amd al mundo que entregé a su
Unigénito...para que el mundo se salve por él» (Jn 3,16-17), los futuros
presbiteros, como sacerdotes seculares, han de cultivar en su espiritualidad un
profundo amor al mundo y a la sociedad concreta a los que tendran que servir,
interesandose por conocer mejor sus problemas y anhelos, respetando «la justa
autonomia de las realidades creadas»**? y esforzandose por transformarlas
segtin el Reino de Cristo®®, déciles al «Espiritu del Sefior que llena la tierra»
(Sab 1,7). Conscientes de que su consagracion a Dios no significa separacion
del mundo sino servicio a la salvacion de los hombres, les ofreceran una vida
distinta a la mundana pero cercanos a ellos, testigos del Misterio en el corazon
de la historia, aprendiendo a vivir en ese delicado equilibrio de estar en el

297 Cf. PO 17,d; Hch 2,42-47; 4,32-37.

2% Cf RFIS 111; PO 17; PDV 30; EG 198; GeE 67-70.

29 Cf, LG 53;61; 63; 65; OT 8; VMFE; PDV 45; RFIS 112.
300 cf. RMa 45.

31 ppV 82; cf. RFIS 112.

302 S 36.

303 Cf. GS 37-39; 40; 43; 45.

75



mundo sin ser del mundo que sélo el Espiritu de Jests hace posible®®*. De este
modo creceran en la virtud de la cercania apostolica, clave de la misericordia y
de la verdad, que permite al presbitero «hacer presente a Jesus en la vida de la

humanidad»>%.

198. En la tarea formativa es importante cuidar el desarrollo progresivo de algunas
virtudes especificas ligadas a la espiritualidad del presbitero diocesano,
conforme al espiritu de las bienaventuranzas: «la fidelidad, la coherencia, la
sabiduria, la acogida de todos, la afabilidad, la firmeza doctrinal en las cosas
esenciales, la libertad sobre los puntos de vista subjetivos, el desprendimiento
personal, la paciencia, el gusto por el esfuerzo diario, la confianza en la accion
escondida de la gracia, que se manifiesta en los sencillos y en los pobres’;
ademas, para llegar a ser verdaderamente un Pastor segin el Corazén de
Jesus, el sacerdote ‘consciente de la misericordia inmerecida de Dios en la
propia vida y en la vida de sus hermanos, ha de cultivar las virtudes de la
humildad y la misericordia para con todo el pueblo de Dios, especialmente
respecto de las personas que se sienten extraiias a la Iglesia’»>*°; la capacidad
de sufrimiento para soportar con esperanza las dificultades de la vida y del
propio ministerio pastoral identificandose con Cristo crucificado, y siempre la
alegria interior y misionera que nace del Evangelio y de la que el presbitero es
humilde servidor (cf. 2 Cor 1,24)%".

b) Medios para la formacidn espiritual

199. La vida litargica es el lugar privilegiado en el que se nutre y se desarrolla la
formacion espiritual, ya que constituye «una insercién vital en el misterio
Pascual de Jesucristo muerto y resucitado, presente y operante en los
sacramentos de la Iglesia»®®®. La formacion litGrgica en el seminario, fundada
en el estudio de la liturgia y cuidando con esmero la celebracion cotidiana,
introduce por experiencia a los seminaristas en la comunién con Dios. Es
fundamento de la vida espiritual, educa al sentido del Misterio y ofrece un
medio de preparacion practica para el ministerio del culto y de la
santificacion®®®. Una correcta formacion litdrgica busca ademés que esta
comunidén con Dios, recibida como don en la celebracion, sea realizada en las

opciones, actitudes y acciones de la vida cotidiana®.

200. «La Palabra de Dios es la referencia continua de la vida discipular y de la
configuracion espiritual con Cristo buen Pastor»*'!. Por ello, los seminaristas
han de ser introducidos gradualmente en el conocimiento y la familiaridad con
la Palabra de Dios, mediante la participacion de la mesa de la Palabra en la

304
PO 3.
%% Erancisco, Homilia en la santa Misa Crismal (29 de marzo de 2018).
%% RFIS 115 citando PDV 26 y DMVP 46.
07 Cf. Francisco, Homilia en la santa Misa Crismal (17 de abril de 2014); EG 1-13; GeE 122-128.
308
PDV 48,a.
%9 Cf. IFLS 2; 7; 9; 17; OT 4; SCar 64-65.
10 Cf. MR, Oracién colecta del Viernes de la Octava de Pascua; PDV 48,a.
' RFIS 103.

76



celebracion litdrgica®™? y mediante la lectura asidua, el estudio serio y la
meditacién orante de las Sagradas Escrituras®™®, sobre todo con el método de la
lectio divina®*. Una relacién cotidiana y profunda con el Sefior a través de su
Palabra favorecera en los futuros presbiteros el itinerario de conversion,
alimentara su vocacion y les dard un nuevo criterio de discernimiento y
apreciacion de todo a la luz de la fe como respuesta a esa Palabra®. Escuchada
y acogida primero en lo profundo del corazon podré hacerse, en el ministerio,
predicacion ardiente®® por la cual Dios pueda continuar su conversacion
amorosa con los hombres en el seno maternal de la Iglesia®’. Una ayuda
importante es la homilia en la Eucaristia diaria del seminario.

201. La Eucaristia, fuente y culmen de la vida cristiana personal y eclesial y
singularmente de la vida del presbitero®'®, ha de constituir, por su celebracién
diaria y participacion plena, el alimento bésico de la vida espiritual del
seminarista y el momento central de su jornada, «que encuentra su continuidad
natural en la adoracién»>'® y en otras formas de devocién eucaristica. Quienes
estan llamados a representar a Cristo en la celebracion de la Eucaristia deberan
asimilar las actitudes que fomenta este sacramento para dar una «forma
eucaristica» a su vida: la gratitud, la donacion de si mismo, la caridad y el
deseo de contemplacién y adoracién a Cristo®®. La santa Misa vivida «con
atencion y fe es formativa en el sentido mas profundo de la palabra, pues
promueve la configuracion con Cristo y consolida al sacerdote en su
vocacion»®,

202. El Seminario promovera y facilitara la recepcion frecuente del sacramento de
la penitencia, unida a la practica del cotidiano examen de conciencia, medios
privilegiados para experimentar ante todo la alegria de sentirse amado y
perdonado por el Sefior*?? y la gracia de la reconciliacién con Dios y con los
hermanos, para reconocer con humildad y serenidad las propias fragilidades y
pecados a la luz de la misericordia del Padre, para formar la conciencia y para
cultivar la virtud de la penitencia como respuesta agradecida al don recibido.
«De aqui provienen el significado de la ascesis y de la disciplina interior, el
espiritu de sacrificio y de renuncia, la aceptacion de la fatiga y de la cruz»*%,
elementos de la espiritualidad sacerdotal que es necesario inculcar en los

seminaristas influidos por la atmdsfera cdmoda y hedonista actual. El presbitero

312 cf. DV 21.

313 Cf. OT 4; 16; CIC 252,2.

314 Cf. PDV 47; VD 86-87; EG 152-153.

315 Cf. PDV 47,3; VD 82.

316 Cf. Origenes, Homilia in Lucam, XXXII1,2 (PG 13,1884); S. Agustin, Sermo 179,1 (PL 38,966);
PDV 26.

317 Cf. EG 135-144; DV 21.

318 Cf. SC 11; LG 11; PO 5; 14.

%1% RFIS 104; SCar 66-68.

320 cf PDV 48,c.

321 sCar 80.

322 Cf. RFIS 106.

%22 pDV 47, d. El cultivo de una vida ascética como «meditado y asiduo ejercicio de aquellas virtudes
que hacen de un hombre un sacerdote» (SaC 70; cf. PO 16).

77



apostol debe vivir desde la conciencia gozosa de que él es, ante todo, un
pecador perdonado y por eso no puede ser un buen confesor si no es un buen

penitente?*.

203. Durante el proceso formativo el seminarista ird configurando su vida
espiritual al ritmo del afio litargico que ofrece «la pedagogia mistagogica de la
Iglesia» como camino hacia la comunién espiritual con Cristo celebrado y
vivido en sus misterios®”, realizados singularmente en la bienaventurada
Virgen Marifa y en los santos®?®. Por eso, se han de cuidar los tiempos litdrgicos
y las solemnidades o fiestas del Sefior, asi como las conmemoraciones de la
Virgen o de los santos segun la importancia que corresponde a cada uno en la
economia de la salvacién®*’. Se ha de tener muy presente que «el domingo es el
fundamento y el ndcleo de todo el afio litirgico»*?, de forma que, siempre que
sea posible, se celebre en el Seminario con el caracter festivo y solemne que le
es propio, santificandolo como dia del Sefior resucitado y de la Iglesia, del
«descanso contemplativo», de la «sanacion de las relaciones del hombre

consigo mismo, con los demas, con Dios y con el mundo»®%,

204. La alabanza y accién de gracias de la Eucaristia se prolonga a toda la jornada
mediante el rezo del Oficio divino a través del cual el presbitero ejerce también
su ministerio de santificacion®®. Por ello, los seminaristas se iniciaran
gradualmente en el conocimiento y la celebracion de la Liturgia de las Horas
como forma singular de «estar con el Sefior» alabandole®*! y de amor pastoral
por los hombres orando por la humanidad entera en nombre de la Iglesia®*?. Por
ello, en el Seminario deben celebrarse comunitariamente las horas principales
del Oficio. En cuanto celebracidn publica de la Iglesia, la Liturgia de las Horas
ser4 para los futuros presbiteros manantial de piedad y «escuela de oracion»**®

a la vez que aliento para su accion pastoral y misionera®*,

205. «El centro de la formacion espiritual es la union personal con Cristo, que
nace y se alimenta, de modo particular, en la oracion silenciosa vy
prolongada»®®. La oracién personal es una oportunidad eminente de
discernimiento vocacional y el alma de todo apostolado. Es necesario que todo
seminarista sea iniciado en el camino de la oracion, personal y comunitaria,

%24 Cf. Francisco, Discurso a los participantes en el XXVIII Curso sobre el fuero interno organizado
por la Penitenciaria Apostdlica (17 de marzo de 2017); cf. Is 6,1-8; Lc 5,1-11; 1 Tim 1,12-17.

%25 Cf. IFLS 32; RFIS 102.

%26 Cf. SC 102-104.

%27 Cf. SC 107-111.

%28 SC 106.

%29 Cf. LS 237; Cf. DD.

$0 Cf. PO 5.

%! Benedicto XVI, Homilia en la celebracion de las Visperas marianas con religiosos y seminaristas
de Baviera en la Basilica de Santa Ana (11 de septiembre de 2006).

%2 Cf. 2 Mac 15,14; Liturgia de las Horas, Responsorio breve de Visperas del Oficio de Pastores:
«Este es el que ama a sus hermanos, el que ora mucho por su pueblox.

%33 Cf. RFIS 105; PDV 26; IFLS 31.

%34 Cf. OGLH 28.

% RFIS 102.

78



nutrida en las fuentes de la Palabra de Dios, la liturgia, las virtudes teologales y
los acontecimientos de la vida, en sus diversas formas, expresiones y méetodos
segun la tradicion de la Iglesia®*®, dedicandole diariamente un tiempo —que debe
favorecerse en el horario comunitario— para asi adquirir el hdbito de la oracion y
poder ser en su dia maestro de oracion®*’. Ha de educarse especialmente en el
significado humano profundo y en el valor religioso del silencio como
atmdsfera propicia no sélo para el estudio y el descanso sino también para el
di4logo intimo con Dios y el encuentro sincero con uno mismo>*. A todo ello
contribuirdn singularmente los ejercicios espirituales anuales y los retiros
periddicos (mensuales) durante el afio como tiempos de profunda revision en el
encuentro prolongado y orante con el Sefior®*. También ayudara al futuro
pastor haber conocido ya desde seminarista algin Monasterio o Casa de
espiritualidad, a donde pueda acudir, ya como presbitero diocesano, en algunas
ocasiones para renovarse en su vida espiritual.

206. La direccion espiritual se vuelve aqui «un instrumento privilegiado para el
crecimiento integral de la persona»®*. Con conocimiento del Rector, cada
seminarista elegira libremente un director espiritual entre los sacerdotes
designados por el Obispo*. Las entrevistas con el director espiritual deben ser
periddicas, sistematicas y bien preparadas. En la direccion espiritual el
seminarista ha de abrir libremente su espiritu con total transparencia, confianza
y docilidad como signo de la claridad en sus relaciones con Dios y de su actitud
de plena disponibilidad a la Iglesia. El director espiritual, por su parte, abordara
con el seminarista todos los aspectos de la formacion espiritual sefialados mas
arriba pero también todas las dimensiones de su persona y de su formacion
desde el nucleo mas profundo que las motiva, ayudandole asi a formar su
conciencia, ir moldeando con plena libertad su corazdn, deseos, actitudes y
actos en respuesta a la llamada recibida, para finalmente discernir su vocacion.
Quedando libre el seminarista para acudir a cualquier confesor, «es deseable
que, para una formacién integral, el director espiritual pueda ser también el
confesor habitual»**2. La experiencia confirma que una buena direccién
espiritual en la vida del seminario es determinante para la eficacia del proceso
formativo, sentando las bases para su cultivo en la formacion permanente.

207. La espiritualidad mariana en la formacioén puede ser cultivada mediante la
celebracién de las memorias liturgicas de la Virgen Maria y mediante otras
practicas de piedad especialmente recomendadas por la Iglesia como el rezo del
Angelus o del santo Rosario®**®. El cuidado de la devocién a san José, esposo de
Maria y custodio del Redentor, puede ayudar a los seminaristas con su

6 Cf. CCE, IV Parte («La oracion en la vida cristiana»).

%7 Cf. OT 8; PDV 47,e.

38 Cf. OT 11; PDV 47f.

339 Cf. RFIS 108.

0 RFIS 107,a.

%1 Cf. CIC 239,2; 246,4. Lo dicho sobre el director espiritual como agente de la formacion en el n.
415 de este Plan.

2 RFIS 107, b.

33 Cf. RFIS 112,a.

79



patrocinio a prepararse para ejercer la paternidad en su ministerio futuro como
custodios de los divinos misterios, imitando las virtudes que brillan en el santo
Patriarca, tales como su servicio discreto, humilde, silencioso y fiel a la persona
y mision del Salvador®***. Es conveniente que en los Seminarios se conozcan y
veneren a los santos y santas, especialmente a los santos pastores de la Iglesia
universal y a los de las respectivas didcesis que son modelos de vida y
ministerio pastoral, algunos hasta el derramamiento de su sangre en el
martirio®®.

208. Otro medio importante es el estudio de la teologia espiritual y de las
distintas corrientes, escuelas y maestros de espiritualidad en la historia de la
Iglesia y en el momento actual. Un lugar singular ha de ocupar el conocimiento
y la meditacion de las obras de los santos Padres de la Iglesia que realizaron
como pastores una admirable sintesis entre teologia, ministerio y vida
espiritual®*®. La lectura espiritual de las grandes obras de algunos de estos
maestros, de biografias sobre pastores santos y de una bibliografia selecta sobre
la espiritualidad del presbitero diocesano®’ ha de ser fomentada en el
Seminario mediante un conveniente itinerario pedag0gico en consonancia con
los objetivos de cada etapa de la formacion. En este sentido merece una
mencion especial la figura y obra de San Juan de Avila, patron del clero
secular espafiol y recientemente declarado doctor de la Iglesia, ya que
representa «un eslabon imprescindible en el proceso histérico de
sistematizacion de la doctrina sobre el sacerdocio. A lo largo de los siglos sus
escritos han sido fuente de inspiracion para la espiritualidad sacerdotal y se le
puede considerar como el promotor del movimiento mistico entre los
presbiteros seculares»®®.

209. Para que el seminarista pueda descubrir como la préctica pastoral es fuente de
espiritualidad, se ha de cuidar, programar y evaluar cuidadosamente la actividad
pastoral en relacion con la vida espiritual del futuro pastor. Esta, junto con los
problemas mas acuciantes del momento presente, de los pobres y de los méas
alejados de la fe, han de ser temas de permanente comunicacidn, discernimiento
y oracién en la vida del Seminario, de manera que el seminarista viva el

34 Cf. RC 1; 8; Francisco, Homilia en la inauguracion de su Pontificado (19 de marzo de 2013);
RFIS 112,h.

5 Cf. MR, Prefacio de los Santos | y Il y de los santos Pastores; Cl Asamblea Plenaria de la CEE,
Los martires del siglo XX en Espafia, firmes y valientes testigos de la fe. Mensaje con motivo de la
Beatificacion del Afio de la fe (19 de abril de 2013).

6 Cf. RFIS 113; IEPI 44: «(en ellos) el sentido de la novedad de la vida cristiana se unia a la certeza
de la fe. De esta unién surgia en las comunidades cristianas de aquel tiempo una ‘“vitalidad
explosiva’, un fervor misionero, un clima de amor que inspiraba a las almas al heroismo de la vida
diaria personal y social».

%7 Cf. Comision Episcopal del Clero, Espiritualidad del Presbitero diocesano secular. Simposio,
Madrid 1987; Espiritualidad sacerdotal. Congreso, Madrid 1989; La formacién permanente de los
sacerdotes. Simposio, Madrid 1993.

8 Benedicto XVI, Carta apostélica para la proclamacién de San Juan de Avila como Doctor de la
Iglesia universal (7 de octubre de 2012) 6; Cf. IC Asamblea Plenaria de la CEE, San Juan de Avila,
un doctor para la nueva evangelizacidn. Breve instruccion con motivo de la declaracion de su
doctorado (26 de abril de 2012).

80



discernimiento pastoral también como «un profundo estilo espiritual»**® y se

inicie en la oracion apostdlica.
¢) Formacion espiritual en comunidad con impulso misionero

210. La comunidad del Seminario, con un estilo de vida evangélico, es el &ambito
donde los futuros presbiteros ejercitan y desarrollan su vida espiritual, hasta
forjar un corazdn de pastor. En la vida comunitaria se contrasta y prueba, como
en un crisol, el desarrollo de las virtudes teologales y de las otras virtudes
importantes para el crecimiento espiritual. Las relaciones comunitarias, vividas
con espiritu de fe y animadas por una verdadera caridad, educan en la
espiritualidad de comunidn, iniciando especialmente a la vivencia de la futura
fraternidad sacerdotal en sus variadas formas, acogiendo al otro como un don,
comparfiero y estimulo en la propia formacion, poniendo al servicio de los
hermanos los dones recibidos y dejandose enriquecer por los de ellos,
favoreciendo la amistad espiritual, ejercitando la humildad como condicion
indispensable tanto para hacer como para recibir la correccion fraterna. La vida
en comun sobria y austera capacita para acercarse a los mas necesitados de
nuestro mundo dando el tono de la pobreza sacerdotal. La verdadera caridad
fraterna es estimulo para la vivencia del celibato. La busqueda y apertura
comunitaria a la voluntad del Padre orienta y da sentido a la obediencia
apostolica.

211. La eucaristia comunitaria, la celebracion cuidadosa de la Liturgia de las
Horas, la practica comunitaria de la lectio divina, de la revision de vida y
cualquier otra forma de oracion comunitaria conforme a los métodos
reconocidos por la Iglesia permiten a los seminaristas percibir la dimension
comunitaria-eclesial de toda oracion y espiritualidad cristiana, sirven para
comunicar, acrecentar y enriquecer la fe y la vocacion personal y aumentan los
vinculos fraternos. Por eso, es conveniente que los seminaristas aprendan a
comunicar su interioridad, compartiendo con los demas los frutos de la vida
espiritual en esos momentos de oracién o en otros de colatio para evitar asi
experiencias individualistas o deformadas de espiritualidad.

212. La vida espiritual tiene también un importante componente misionero. El
candidato al sacerdocio ha de experimentar en primera persona la llamada a ser
discipulo misionero, pues él tendra como misidn despertar en todo el pueblo de
Dios dicha conciencia®’. La finalidad de la vocacién apostélica implica el
doble dinamismo de «estar con» JesUs y «ser enviado» con su autoridad a
predicar y sanar (cf. Mc 3,13-15), asi como las misiones del Hijo y del Espiritu
en la economia de la salvacion son la expresion de su proceder y estar
eternamente con el Padre. Por eso, el encuentro con el Padre en la oracién y en
toda la vida espiritual libera siempre para la misién, siguiendo el ejemplo de

%49 Cf. RFIS 120; 43,b.

%0 Cf. EG 119. El seminarista debe tener conciencia de que «todos somos llamados a ofrecer a los
demas el testimonio explicito del amor salvifico del Sefior, que mas alla de nuestras imperfecciones
nos ofrece su cercania, su Palabra, su fuerza, y le da un sentido a nuestra vida» (EG 121).

81



Cristo (cf. Mc 1,38). De hecho, la disponibilidad para estar “en salida” a la
mision es un criterio que acredita el grado de madurez en la oracion y la vida
espiritual para el discernimiento vocacional. Quien vive «en» el Espiritu y
«tras» el Espiritu estd en permanente estado de mision y convierte toda
situacion, aun la més negativa, en ocasion de evangelizacion.

213. En el contexto actual de nuestras Iglesias es importante que los seminaristas
profundicen en la fuerza evangelizadora de la piedad popular®. La
participacion litdrgica no agota toda la vida espiritual®*2. Por eso, el Seminario
ayudara a conocer, apreciar y promover distintas practicas devocionales, asi
como algunas formas ligadas a la religiosidad o piedad popular, sobre todo las
aprobadas por el Magisterio de la Iglesia, como expresion de la sed religiosa
que hay en todo hombre y del sentido de la fe del santo pueblo fiel de Dios***.
De este modo, adquiriran familiaridad con la «espiritualidad popular» que en
su futuro ministerio acogeran, discerniran y orientaran segun los principios y

criterios de la Iglesia como una singular ocasién de evangelizacion®*.

214. En este sentido, los futuros presbiteros han de ir integrando en su crecimiento
espiritual las notas de una verdadera espiritualidad misionera, entre otras, el
encuentro personal con el amor salvador de Jesus, el gusto espiritual de ser
pueblo, la fe en la accion misteriosa, actual y universal del Resucitado y de su
Espiritu capaz de cambiarlo todo o la eficacia seereta de la intercesion y del
agradecimiento que tiene en Marfa su paradigma®®. Esta espiritualidad hara del
pastor un «evangelizador con espiritu», abierto sin temor a la accién del
Espiritu Santo y que, por ello, anuncia la Buena Noticia no como obligacion
pesada o rutina asumida sino con parresia, fervor y pasion contagiosa, fruto de

una vida transfigurada en la presencia de Dios**°.

4. Ladimension intelectual

215. La importancia de la dimension intelectual en la formacion de los candidatos
al presbiterado encuentra su razon ultima en la naturaleza misma de la
Revelacion de Dios que se ha dado a conocer en la historia salutis cuyo centro
es el Logos encarnado y glorificado. Asi la fe, como respuesta del hombre a la
revelacion de Dios mediante su Logos, busca inteligencia (fides quaerens
intellectum), al mismo tiempo que la inteligencia humana, que participa del
Logos creador, esta abierta internamente a la fe como su plenitud (intellectus
quaerens fidem).

216. La razon especifica que justifica una esmerada formacién intelectual reside
en la naturaleza del ministerio ordenado, por el cual el futuro pastor esta

%1 Cf. EG 122-126.

%2 Cf. SC 12-13.

33 Cf. RFIS 114.

%4 Cf. PO 12-13; DPPL.
35 Cf. EG 262-288.

36 Cf. EG 259-261.

82



Ilamado a ser testigo cualificado y «maestro» de la verdad que salva en cuanto
colaborador del obispo®’. Por ello el sacerdote ha de estar especialmente
dispuesto y capacitado para «dar razén de la esperanza» a todo aquel que la
pidiere, «con delicadeza y con respeto, teniendo buena conciencia» (1 Pe 3,16)
para que asi, dando a conocer la Revelacion de Dios, pueda conducir a las
gentes a la «obediencia de la fe» (Rom 16,26)*®.

217. Por otro lado, en el contexto actual que vivimos, social y culturalmente se
hace cada vez mas urgente y exigente la formacion intelectual para ser capaces
de responder desde la Revelacion divina a los interrogantes mas profundos de
nuestro tiempo°. La creciente secularizacién no sélo conlleva la crisis de la
practica religiosa o su expulsién del espacio publico sino la reduccion de la fe
en Dios a una opcion mas, no decisiva para entender el mundo y la existencia
humana. Cuanto mas abundantes son los retos y mas complejos los problemas
planteados en el contexto sociocultural contemporaneo mas percibimos que no
basta la buena voluntad ni la sola piedad para el ministerio pastoral, es
necesaria también competencia especifica y verdadera sabiduria. Ya decian los
santos Padres, que fueron a su vez eminentes pastores, que el sacerdote «a la

piedad ha de afiadir gran inteligencia» para servir mejor a su pueblo®®°.

218. Es preciso reconocer cierta dificultad para integrar de modo conveniente
la formacion intelectual de los seminaristas con las otras dimensiones
formativas. Si en ocasiones se ha podido caer en la tentacion de reducir la
formacion presbiteral a la dimension intelectual o, peor ain, limitar esta ultima
a la mera superacion de cursos académicos con sus correspondientes pruebas,
no es menos cierto que otras veces se ha reaccionado de modo contrario,
infravalorando el valor esencial de la dimension intelectual en la formacion del
presbitero por temor al riesgo del carrerismo, considerandola elitista o
simplemente una pérdida de tiempo ante las urgencias pastorales. En suma, se
produce una oposicién entre estudio y vida del todo indeseable para el futuro
ministro ordenado.

219. Los estudios eclesiasticos de los candidatos al presbiterado, sin perder su
caracter cientifico, tienden, a preparar pastores para nuestro tiempo vy, para
ello, a que su fe se desarrolle en dos vertientes inseparables: la vivencia
intima, contemplaciéon y progresiva incorporacion al misterio de Cristo; y la
proyeccion apostdlica, el testimonio, la accion intraeclesial, la misidn
evangelizadora entre los alejados y no creyentes, y la presencia sacramental en
el mundo®®. Asi, dimension intelectual se ve plenamente integrada®®. Lejos
de quedar relegada al ambito de los conocimientos tedricos o a la transmision
de nuevas informaciones en las distintas materias, afecta a toda la persona pues

7 Cf. PDV 51,a-h; RFIS 116,c.

%58 Cf. RFIS 116,b.

%9 Cf. Cap. 1.1 de este Plan de Formacion.

%0 g5 Juan Criséstomo, Dialogo sobre el sacerdocio 111,11 (BPa 57,95).
1 Cf. FTS 17-21.

%2 Cf. RFIS 117; OT 8; PDV 51,ay c.

83



trata de conocer amorosamente a Cristo y ha de acompafiar a los futuros
presbiteros «para que se dispongan a una escucha profunda de la Palabra y
también de la comunidad eclesial, para aprender a escrutar los signos de los
tiempos»°®®. El estudio serio ofrece fundamentos y claves de comprension para
el progreso espiritual, el desarrollo humano y el desempefio pastoral de los
seminaristas.

a) Objetivos de la formacion intelectual

220. Como objetivo principal, «la formacion intelectual busca que los
seminaristas obtengan una sélida competencia en los ambitos filosofico y
teoldgico, y una preparacion cultural de caracter general, que les permita
anunciar el mensaje evangélico de modo creible y comprensible al hombre de
hoy, entrar eficazmente en didlogo con el mundo contemporaneo y sostener,
con la luz de la razén, la verdad de la fe, mostrando su belleza»*®**. Hoy es
esencial que la fe en Jesucristo, Hijo de Dios, suscitada por la predicacion
apostolica, aparezca como una propuesta de verdad real y salvadora para todo
hombre, decisiva para entender el mundo, vivir en sociedad y dar sentido a la
existencia entera abriéndola a la vida eterna.

221. Para obtener una solida competencia en el ambito teoldgico, el Magisterio
conciliar y posconciliar insiste en promover una formacion teologica durante
el periodo del Seminario con los siguientes rasgos:

« en correspondencia con la naturaleza propia de la teologia, ha de
provenir de la fe y conducir a la fe*®*;

* ha de estar penetrada e imbuida por el sentido del Misterio de Dios,
Misterio «semper maior» del que no podemos hablar adecuadamente,
domesticandole con nuestra limitada comprension, pero del que tampoco
podemos callar®® pues estamos llamados a dar testimonio de «lo que
hemos visto y oido» (Hch 4,20; 1 Jn 1,1-4);

« debe moverse en una doble direccion: ante todo y sobre todo, a la
Palabra de Dios, «escrita en el Libro Sagrado, celebrada y transmitida
en la Tradicién viva de la Iglesia e interpretada auténticamente por su
Magisterio»**’; pero también al hombre y al mundo histérico concretos a
quienes se ofrece el Evangelio como palabra de verdad salvadora (cf. Ef
1,13), familiarizdndose con su lenguaje, interpretando sus anhelos,
respondiendo a sus desafios*®®, acompafiando sus procesos y conflictos;

« por esa doble direccion y por su constante apertura al Misterio, la
teologia ha de vivir siempre «en la frontera» donde el Evangelio se

anuncia de forma comprensible y significativa a las personas en sus

33 RFIS 117.

%4 RFIS 116.

35 Cf. PDV 53,a.

%6 Cf, FR 13-15; San Agustin, Comentario sobre los Salmos, 32-1, 8 (CCL 38,254).
37 ppV 54,b.

38 Cf. RFIS 175; 116,c; GS 44.

84



necesidades concretas®®®; ha de articular en sus contenidos un saber

fundamental sobre el Dios vivo y real revelado definitivamente por
Cristo en el Espiritu, sobre la Iglesia como mediacién de su Misterio en
la historia, sobre el hombre como destinatario de la revelacion divina y
sobre la realidad presente como lugar y tiempo providenciales dados por
Dios para nuestra salvacion. De este modo se favorecerd una adhesion
mas plena al misterio de Cristo, una insercion méas profunda en la Iglesia
como comunidad de fe*® y un amor més intenso por el hombre vy el
mundo actuales;

« ha de mostrar la unidad orgénica de todos estos contenidos segun el
principio de la relacion intima de los misterios entre si (nexus
mysteriorum) y de su distinta importancia con respecto al nicleo central
de la revelacion (hierarchia veritatum et virtutum) para ofrecer una
visién de conjunto, completa y sistematica®* y, en este sentido,
«catolica»;

» ha de ser una teologia eminentemente asertiva, objetiva y positiva donde
la atencion a las dimensiones de totalidad y sintesis debe prevalecer
sobre los temas monograficos o ensayos teoldgicos, las cuestiones
disputadas, de moda o de escuela, o las preferencias subjetivas del
profesor o de los alumnos;

» ha de ser una teologia sapiencial o mistica que, poniendo en el centro el
Misterio salvador de Cristo, es alimento de la propia vida espiritual;
celebrada en la liturgia®®, particularmente en el sacramento de la
eucaristia, y que desemboca por ello en la doxologia; teologia que es
comunicada en la predicacién y ensefianza de la fe*®; contribuyendo a
que el seminarista alcance una intima unidad de vida pues ofrece la
sabiduria que «conoce y entiende todas las cosas» (Sab 9,11)*";

« ha de formar un te6logo que sea «una persona capaz de construir en
torno a si la humanidad, de transmitir la divina verdad cristiana en una
dimension verdaderamente humana y no un intelectual sin talento, un

eticista sin bondad o un burdcrata de lo sagrado»®™.

222. Una formacion teoldgica asi posee rigor cientifico, aporta riqueza espiritual y
conlleva un fruto pastoral, favoreciendo la formacion integral del seminarista.

%9 Cf. Francisco, Discurso a la Comunidad de la Pontificia Universidad Gregoriana y a los miembros
de los asociados Pontificio Instituto Biblico y Pontificio Instituto Oriental (10 de abril de 2014);
Carta al Gran Canciller de la Pontificia U.C.A. en el Centenario de la Facultad de Teologia (3 de
marzo de 2015); Videomensaje al Congreso Internacional de Teologia organizado por la Pontificia
U.C.A. (1-3 de septiembre de 2015).

%70 gj |a fe «opera una relacion personal del creyente con Jesucristo en la Iglesia» la teologia debe
estar caracterizada por su naturaleza cristologica y eclesial. La teologia es una «reflexion madura
sobre la fe de la Iglesia hecha por el te6logo que es miembro de la Iglesia». PDV 53,c; DVer 11; 40.
371 Cf. CCE 90; Concilio Vaticano I, Const. dogmatica Dei Filius, cap. IV (DH 3016); LG 25 sobre el
«nexus mysteriorum»; UR 11 sobre la «jerarquia de verdades»; EG 36-37 (jerarquia de las verdades y
de las virtudes siguiendo STh I-I1, g. 66, a.4-6).

%72 Cf. SC 16.

3 Cf. GS 62.

74 Cf. FR 16.

%7% Francisco, Carta al Gran Canciller de la U.C.A.

85



Para ser verdaderamente eclesial la teologia ha de ser inseparable de la santidad
del pastor y de su compromiso pastoral. Se trata de «pensar rezando y de rezar
pensando»*’®, de pensar amando y amar sirviendo.

223. Para adquirir una sélida competencia filosofica se precisa una formacién que

377.

responda a los siguientes objetivos® "

en cuanto a los contenidos, ha de estar fundamentada en el patrimonio de
la filosofia perenne y tener en cuenta a su vez la investigacion filosofica
realizada con el progreso del tiempo;

ensefiar a pensar, adquiriendo una «forma mentis filosofica» mediante el
habito de permanecer atento ante la realidad como es, con una mirada
contemplativa y penetrante, en contacto con los maestros, ejercitando
tanto la inteligencia analitica como sintética, la reflexion critica como la
penetracién personal y religiosa, aprendiendo a argumentar y razonar las
propias posiciones y decisiones y a distinguir y establecer prioridades
objetivas alejandose del activismo superficial, de la pura opinion o de los
topicos dominantes;

potenciar el sentido originario de la filosofia como bdsqueda de lo
verdadero para adquirir aquella «certeza de verdad» y veneracion
amorosa por ella sin la cual no es posible la entrega personal total a
Cristo y a su Iglesia®’®;

fortalecer la dimension sapiencial y metafisica de la filosofia como
instancia critica que sefiala a las distintas ramas del saber su fundamento
y su limite®’®;

cultivar una razon ensanchada y abierta a los amplios horizontes de la
realidad para favorecer un didlogo entre la teologia, la filosofia y las
diversas ciencias, respetando su reciproca autonomia al tiempo que su

unidad intrinseca®®.

224. Una sana formacion filosofica capacita a los candidatos al sacerdocio para el
estudio de la teologia, ayudandoles a tomar conciencia de la relacion
constitutiva entre el hombre y la verdad, revelada plenamente en Cristo a
razonar los contenidos de la fe y a responder dialogalmente a las cuestiones
planteadas hoy a la misma por la critica contemporanea o la indiferencia
religiosa. Completada con el estudio de las distintas ciencias humanas, ayudara
también a los futuros presbiteros a prolongar la «contemporaneidad» vivida por
Cristo con los hombres de su tiempo®*. En definitiva, se trata de educar el
pensamiento para integrar la realidad en la Revelacion divina y esta,
transformadoramente, en la realidad.

380

%7 Ipid.

7 Cf. DREEF, esp. 1-16.

%78 Cf. PDV 52; FR 6.

379 Cf. FR 81; 83; Benedicto XVI, Fe, razon y universidad. Recuerdos y reflexiones. Discurso en la
Universidad de Ratisbona (12 de septiembre de 2006).

Ibid.; CiV 33; FR 106 propone un «horizonte sapiencial» que armonice los logros cientificos y

tecnoldgicos con los valores filosoficos y éticos; EG 242-243.
%1 Cf. Pablo VI, Discurso a los participantes en la XXI Semana Biblica italiana (25 de septiembre de
1970) cit. por PDV 52,c.

86



225. La formacion intelectual implica a su vez una preparacion general sobre la
cultura humana, universal y local, en sus multiples expresiones. El cultivo de
la tierra, la cultura de los hombres y el culto a Dios son solidarios. La cultura
actual ha de ser lucidamente auscultada, conocida y amada antes que criticada o
despreciada, con sus logros admirables en muchos Ordenes y sus abismos
abiertos en otros. Por ello, la formacion intelectual, de acuerdo con los
principios catdlicos de la inculturacion inspirados en la encarnacion del Verbo y
en la antropologia cristiana, ensefiara como el Evangelio penetra vitalmente las
culturas, asumiéndolas, purificandolas y elevandolas®®?, segtn esa dindmica de
la sagrada Tradicion como corriente viva en la que los origenes estan siempre
presentes pero que va incorporando en su caudal la tierra y las culturas que
riega®®. Los futuros presbiteros se ejercitaran asf en el cultivo de una «original
apologética» que no s6lo defiende la fe frente a sus negaciones o falsificaciones
sino que propone humilde y sencillamente el Evangelio de siempre en su
razonabilidad, coherencia y belleza atrayente con el lenguaje, imagenes y
métodos de la cultura actual®®, a la altura del tiempo y de la conciencia
historica para que sea comprensible y vivible hoy. Lo hace desde la conviccion,
nacida de la fe en el Verbo encarnado resucitado, de que el Reino de Dios ya
estd actuando en el interior del mundo y del dramatismo de la historia, de
manera que toda situacidn historica y expresion cultural puede convertirse, por

la accién del Espiritu, en ocasion y puerta abierta al Evangelio de Jesucristo®®®.

226. Los objetivos hasta ahora sefialados en la formacion intelectual se ordenan a
que los seminaristas desarrollen un discernimiento critico sobre la realidad
social (politica, cultural, econdmica...), religiosa y eclesial en que viven. Dicho
discernimiento es la «mirada propia del discipulo misionero»*®*, que ha de
partir de una vision de la realidad no como «un dato mudo» sino como un
«donx» de Dios y un «deber» nuestro que hay que conocer (mediante analisis
cientifico riguroso) pero también interpretar y escrutar en su complejidad a la
luz del Evangelio de Cristo y de la revelacion trinitaria de Dios*®’. Este
discernimiento evangélico permitira distinguir para unir, identificando lo propio
y lo ajeno, lo central y lo coyuntural al Evangelio, evitando vivir sélo de una
informacion puramente externa, parcial o ideoldgica sobre el mundo, la fe o la
Iglesia para ofrecer después al pueblo de Dios un criterio propio, personalizado,
evangélico y eclesial en el ejercicio del ministerio y acomodado a los
destinatarios en su complejidad*®®.

227. Insertada en el misterio de Dios y de la propia vocacién, la formacion
intelectual supone asimismo una ayuda inmensa para el proceso de madurez
humana y cristiana del candidato a las sagradas Ordenes. EI conocimiento de si

%82 Cf. PDV 55.

%83 Cf. Benedicto XVI, Audiencia general (26 de abril de 2006).

%4 Cf. EG 132.

%85 Cf. EG 279.

%86 Cf. EG 50.

%7Cf. PDV 10.

%88 Cf. San Gregorio Magno, Regla Pastoral, 111 prol. (BPa 22,114-115) y toda la 11 parte.

87



mismo crece en proporcién directa al conocimiento de Dios**°. Crecimiento
humano y maduracion intelectual van de la mano. El estudio deberia hacer
comprender la grandeza nunca aprehensible de Dios y de su Bondad, asi como
la pequefiez del hombre, recepticulo de la solicitud y misericordia divinas;
deberia introducir al seminarista en el silencio en el que Dios habla, en el ritmo
del tiempo y en la paciencia de Dios, en la sabiduria de la Cruz que le instruye
para poner su esperanza en la Gloria del Resucitado y amar hasta el extremo
como el propio Cristo. Asi entre las virtudes humanas ligadas a la formacion
intelectual se deben potenciar el silencio, el esfuerzo, la disciplina del tiempo,
la constancia, la paciencia, el amor a la verdad, la honestidad, la sinceridad, el
rigor cientifico, el respeto, el dialogo, la flexibilidad interior, la docilidad, la
humildad.

228. La formacién intelectual ha de motivar los estudios de los seminaristas,
despertando el gusto por la sabiduria de Dios y la inquietud intelectual,
expresion concreta del cor inquietum deseoso de conocer mas a su Sefior y de la
pasion apostolica por darlo a conocer mejor a los hombres, creyentes y no
creyentes. El encuentro con Cristo y el deseo de seguirle y de ser configurado
con El como presbitero impulsan a una vida de oracion y de estudio con el fin
de conocer mas al Amado®* para mejor conformarse a El y poder ser en su
nombre pastor del pueblo de Dios. Asi, la dedicacion a los estudios eclesiasticos
forma parte de la consagracion del seminarista a la escucha y al seguimiento de

Cristo. Se trata de abrir la vida y la inteligencia al Misterio de Cristo®".

229. Los estudios en el tiempo del Seminario se han de orientar en la perspectiva
de la formacion permanente, transmitiendo los principios y criterios que
permitan al seminarista desarrollar después el ministerio presbiteral®®. Esto
exige proporcionarles métodos e instrumentos de andlisis, de reflexion, de
estudio y de creacién de manera que estén dispuestos para una profundizacion
constante, en un proceso de aprendizaje que dura toda la vida.

b) Medios para la formacién intelectual

230. «El estudio profundo y organico de la Filosofia y de la Teologia es el
instrumento mas apto para la adquisicion de aquella forma mentis que permite
afrontar las preguntas y los retos que se presentan en el ejercicio del
ministerio, interpretandolas desde una 6ptica de fe»**®. Por ello la importancia
de una buena organizacion de los estudios segln los objetivos citados de la
formacién intelectual, las normas recientes de la Iglesia en este campo y una

%89 Cf. San Hipdlito, Refutacion de todas las herejias X,34 (PG 16,3453).

%0 Cf. Benedicto XVI, Discurso en la entrega del Premio Ratzinger en su primera edicién (30 de
junio de 2011).

%1 Cf. OT 14: «En la revision de los estudios eclesiasticos hay que atender, sobre todo, a coordinar
adecuadamente las disciplinas filosoficas y teoldgicas, y que juntas tiendan a descubrir mas y mas en
las mentes de los alumnos el misterio de Cristo»; PDV 53.

%% Cf. PDV 71; SDD; RFIS 56.

% RFIS 118.

88



actualizada pedagogia docente, como se propone en el apéndice de este Plan de
Formacion.

231. De aqui se deduce que es necesario velar por una organizacion de los estudios
eclesiasticos que sea acorde con su caracter sapiencial. En este contexto
conviene recuperar una teologia integral que se fundamente en una sélida
filosofia, relacione doctrina, santidad y pastoral, sea capaz de ofrecer una vision
unitaria y organica de la historia de la salvacion desde el Misterio de Dios hasta
la escatologia, de introducir eclesialmente en el estudio de la Escritura, «alma
de la teologia»*®*, y de ser comunicable al pueblo de Dios y a los no creyentes.

232. Para ello es necesario presentar a los formandos la historia de la teologia y la
pluralidad de las escuelas que han marcado su desarrollo hasta el presente,
comenzando por los Padres de la Iglesia, primeros exégetas de la Escritura en
la corriente viva de la Tradicion e iniciadores de la teologia cristiana. Bajo su
guia el seminarista puede introducirse de modo discipular y activo en el estudio
de una teologia que es «eminentemente religiosa, una verdadera ciencia
sagrada que al mismo tiempo que ilumina la mente, edifica y enfervoriza el
corazén»**. A los Padres se ha de sumar el estudio de aquellas figuras
ejemplares de la teologia que han destacado por el cultivo de la «santidad de la
inteligencia y la lucidez orante»®*, entre los que ocupa un lugar singular Sto.

Tomas de Aquino®®’.

233. Esta formacion intelectual reclama una seria y diligente dedicacion al
estudio®® que constituye el trabajo intelectual que los seminaristas deben
realizar durante estos afios como respuesta consciente y generosa a la
comunidad diocesana que les facilita los medios necesarios para ello y con la
responsabilidad de quienes pretenden dedicar su vida al servicio del Evangelio.
Por eso, aunque en una formacion integral, el cumplimiento de las obligaciones
relativas a los estudios no es el Unico criterio para determinar la duracion del
itinerario formativo de un candidato, sin embargo no es un aspecto en absoluto
secundario®®® pues ofrece un indicio importante del nivel actual de respuesta a
la vocacidn recibida y de la responsabilidad con que probablemente se vivira el
ministerio futuro.

234. Como norma general, los candidatos han de cursar los estudios eclesiasticos
segun las exigencias y el nivel académico aprobados oficialmente por la Santa
Sede y reconocidos por el Estado espafiol*®. Si un candidato no es capaz de
responder a estos requisitos es necesario preguntarse por las causas y afrontarlas
a través de planes personalizados, pero no pasar por alto o privarle de una parte
de la preparacion intelectual y cultural esencial para el ministerio.

%% Cf. DV 24; OT 16; VD 35.
%% |EPI 44. Sobre los rasgos de la teologia patristica cf. IEPI 37-40; PE.
%% Erancisco, Videomensaje al Congreso Internacional de Teologia organizado por la U.C.A.
397
Cf. OT 16,c.
%% Cf. RFIS 116,b.
%% Cf. RFIS 118.
490 Cf. |a organizacion de los estudios en el Apéndice | de este Plan de formacién.

89



235. El estudio de la teologia como escucha atenta de Cristo, insertado en una vida
orante, necesita un ambiente de dedicacion serena y reposada, cuidando el
silencio, la concentracion y el aprovechamiento del tiempo, para poder asimilar
y aprender pacientemente. Por eso, se ha de cuidar la tranquilidad en la vida
ordinaria de nuestros seminarios y evitar la multiplicacion de actividades y
tareas buenas en si mismas, a veces urgentes y de apariencia mas pastoral, pero
que impiden la dedicacién a esta vertiente fundamental del compromiso
vocacional. De ahi que sea desaconsejable durante el periodo de la formacion
inicial simultanear los estudios eclesiasticos con otros de caracter civil. Cuando
algiin candidato tenga cualidades y su capacitacion en estudios civiles se
considere necesaria para el servicio de la Iglesia podra realizarlos, de acuerdo
con el Obispo, una vez concluido el ciclo institucional.

236. Un instrumento de especial importancia en la formacion intelectual es la
accion magisterial de los profesores que han de considerarse verdaderos
agentes responsables de la formacion de los seminaristas*®: en el ejercicio

competente de su docencia, fomentando la participacion activa y el dialogo que

enriquece en la busqueda comun de la verdad; en el acompafiamiento
académico fuera de las clases, preocupandose por el proceso de aprendizaje de
los alumnos, ayudandoles en sus dificultades, orientdndoles en los saberes
necesarios, en la investigacion y profundizacion teoldgica; sembrando en ellos
el gusto por el estudio y sobre todo siendo, ademas de cualificados

profesionales y buenos pedagogos, testigos de lo ensefiado.

237. En este sentido, durante los afios de estudios la asistencia regular y la
participacion activa en las clases es obligatoria, ya que «cuando se trata de la
transmision, no de un simple saber, sino de una tradicion de fe, como en el caso
de la tradicion cristiana, es insustituible el contacto con un maestro, el cual, al
mismo tiempo es testigo de esa fe que ha iluminado y transformado su vida»*®.

238. Las Facultades de Teologia o los Centros teologicos afiliados a ellas son
un medio institucional fundamental para la formacion intelectual de los futuros
pastores*®. En este delicado servicio eclesial se ha de cuidar la relacion y
cooperacion de dichos Centros con el equipo formador del Seminario, sin
confundir las competencias propias. Siguiendo la normativa vigente deben
garantizar un buen nivel cientifico y pedagogico, la comunion eclesial,
suficientes instrumentos, instalaciones y estimulos para el trabajo intelectual, un
namero adecuado de profesores competentes y dedicados a la docencia e
investigacion, un namero suficiente de alumnado y ambiente de exigencia y
rigor académico®®. Si ello no se diere se resentiria directamente la formacion

% Sobre los profesores como agentes de la formacion cf. cap. V1.7.a de este Plan de formacion.
402
FTS 131.
493 En efecto, «es muy de desear que los centros teoldgicos, sea de las didcesis, sea de los institutos
religiosos, se afilien a una Facultad teoldgica» (VG, art. 63,2).
“04 Cf. VG, tit. 111-1X.

90



intelectual de los alumnos, indirectamente la formacion en toda su integridad y
habria que revisar su viabilidad.

239. No obstante, la dimension intelectual en la formacion al presbiterado no
puede reducirse a la realizacion de los estudios académicos en el Centro
teoldgico o en la Facultad. Es responsabilidad del Seminario completar dichos
estudios y, sobre todo, ayudar a integrarlos en la totalidad del proceso
formativo acompasadamente a sus etapas y a aplicarlos a la vida y al ministerio
del futuro presbitero.

240. Una realizacion rigurosa de los estudios y de la formacion intelectual en
general exige tomar contacto directo y personal con las fuentes del saber
teoldgico y filoséfico, el cultivo de la reflexion, la profundizacion en las
materias y la ampliacién del horizonte de conocimientos mediante lecturas
adecuadas o seminarios de investigacion, las sesiones formativas en la
comunidad del Seminario, la participacion en eventos culturales o la asistencia
a cursos monograficos. A su vez pueden ayudar a desarrollar el discernimiento
critico y evangélico del futuro pastor la consulta de periodicos o revistas
especializadas sobre la vida social, cultural, eclesial o teologica, los debates y
tertulias sobre diversos temas de actualidad o el didlogo cotidiano y fraterno.

241. Tanto los Centros de estudios como los Seminarios se han de dotar de
Bibliotecas especializadas y bien equipadas, al servicio de las exigencias de la
formacion intelectual de los seminaristas. Se les han de proporcionar también
los medios necesarios para mejorar la base instrumental requerida para los
estudios o el ministerio pastoral como el aprendizaje de lenguas clasicas o
modernas, la promocion de otras actividades culturales académicas o de
extension académica (conferencias, mesas redondas, cursos...), la aplicacion de
las nuevas tecnologias en la investigacion y difusion del conocimiento...

242. Se debera valorar también en la formacidn inicial la inclinacion de algunos
seminaristas al estudio, la docencia y la investigacion*®. Precisamente en
tiempos de escasez de presbiteros existe el riesgo de minusvalorar esta tarea,
urgidos por otras necesidades, con el inevitable desfondamiento intelectual de la
evangelizacion. Comprobada su capacidad intelectual e integrando dicha
inclinacién en una clara identidad presbiteral, los Seminarios y Centros de
estudios eclesiasticos a través de multiples medios (estimulo y atencion a los
profesores, seguimiento de los alumnos, instalaciones adecuadas de bibliotecas,
incentivos al estudio, colaboracion de los formadores) han de impulsar a que
realicen después estudios especializados en centros universitarios, dentro o
fuera del pais, con el sentido de un verdadero servicio pastoral a la propia
diocesis 0 a la Iglesia universal en el ambito intelectual y para promover la
formacién permanente.

405 cf. OT 18.

91



c¢) Formacion intelectual en comunidad con impulso misionero

243. La dimension intelectual tiene también un fuerte valor comunitario. Tanto

los Centros de estudio como los Seminarios son comunidades de discipulos que,
a imitacion de la comunidad apostolica en torno a Jesus, estan a la escucha del
Maestro y que juntos aprenden del Sefior y de su Palabra, de los demés, con los
demas y para los demas. Las Facultades y Centros agregados permiten, ademas,
la «formacion conjunta» de seminaristas, personas consagradas y laicos, que
hoy es importante cultivar, mediante estas u otras estructuras, para favorecer la

corresponsabilidad y sinodalidad en la misién evangelizadora®®®.

244. Las comunidades seminaristica y académica favorecen la formacion

intelectual. Aunque el estudio requiera un indispensable trabajo personal en
silencio, la asistencia a las clases en grupo, con la participacion activa en estas,
los seminarios o talleres de investigacion, las tertulias o debates y muchos de
los medios indicados mas arriba, unidos al espontaneo compartir de los alumnos
entre si, destacan este sentido comunitario. El silencio, la atencion, el interés o
el esfuerzo en el estudio de cada uno contribuyen a crear un ambiente
comunitario de escucha y amor por la verdad. La ayuda mutua en las
dificultades y el estudio comun, poniendo los talentos de unos al servicio de los
otros, son expresiones de la caridad fraterna, evitando a su vez rasgos
mundanos de competitividad malsana. Por otro lado, «defender la verdad,
proponerla con humildad y conviccién y testimoniarla en la vida son formas
exigentes e insustituibles de caridad»*"".

245. Una buena y profunda formacion intelectual se hace necesaria para la mision

de la Iglesia a la que los futuros preshiteros seran enviados. En efecto,
inquietud intelectual y talante misionero crecen juntos y se alimentan
mutuamente. En concreto podemos sefialar dos lugares en los cuales esto se
hace patente:

En primer lugar, para el ejercicio del ministerio de la Palabra, en concreto, en
la predicacion, verdadera piedra de toque para valorar la cercania de un
Pastor a su pueblo®®®. Para una buena predicacién es importante que el futuro
sacerdote tenga un corazobn «no soOlo ardiente, sino iluminado por la
integridad de la Revelacién y por el camino que la Palabra ha recorrido en
el corazon de la Iglesia y de nuestro pueblo fiel a lo largo de la historia»*®®.
Junto con la predicacion, la catequesis, la exposicion de la doctrina cristiana
en distintos ambitos, el didlogo interpersonal y el consejo solicitado en el
acompafiamiento espiritual son lugares que reclaman una completa formacion
intelectual.

406 Cf.

DFSJ 164; 124.

407 CiV 4-5.

408 Cf

. EG 135; Francisco, Homilia en la santa Misa Crismal (29 de marzo de 2018).

‘9 EG 144.

92



e En segundo lugar, como servicio a la nueva evangelizaciéon y a la
impostergable renovacion misionera de la Iglesia ante los maltiples retos de
la cultura secular*®. Sélo desde un conocimiento profundo y experiencial
de la Revelacién, no basado en la mera repeticién formal de doctrinas o
topicos, los pastores del futuro podran proponer la verdad salvadora del
Evangelio de forma significativa e interpelante a las nuevas generaciones.

5. Ladimensién pastoral

246. «Ya que la finalidad del Seminario es la de preparar a los seminaristas para
ser pastores a imagen de Cristo, la formacion sacerdotal debe estar
impregnada de un espiritu pastoral»*''. Todo el proceso formativo debe
apuntar a que el seminarista aprenda a reproducir el modo de vivir y actuar de
Cristo Pastor y se vaya configurando con su Corazon en el ejercicio del
ministerio**. La formacién pastoral, por tanto, no se reduce al aprendizaje de
unos métodos o técnicas de comunicacion, acompafiamiento 0 gestion
pastorales, sino que ha de conformar el ser y la persona entera de los candidatos
que se expresara despues en su quehacer pastoral. Esta formacion, ademas de
introducir en las actividades propias del presbitero como pastor, precisara
también el modo como estas actividades han de realizarse, en funcién de la
situacion actual del mundo y de la Iglesia.

247. La dimension pastoral constituye, asi, el fin y la meta de las otras
dimensiones y medios de la formacion sacerdotal: troquela la identidad
humana de los futuros presbiteros, especifica los rasgos de su espiritualidad,
motiva singularmente su formacion intelectual, orienta el sentido de su vida
comunitaria y alienta permanentemente su espiritu misionero. De este modo la
formacidn pastoral es la brajula que orienta el proyecto educativo del Seminario
sin la cual este perderia su orientacion.

a) Objetivos de la formacion pastoral

248. Un primer objetivo de la formacion pastoral es iniciar a los seminaristas en la
sensibilidad del pastor para que sean capaces de «sentir la misma compasion,
generosidad y amor por todos, especialmente por los pobres, y la premura por
la causa del Reino, que caracterizaron el ministerio publico del Hijo de Dios;
actitudes que se pueden sintetizar en la caridad pastoral»**®. Los seminaristas
han de cultivar «la comunion cada vez mas profunda con la caridad pastoral de
Jests»** como la fuente interior que dard unidad y armonia a todas las
dimensiones de la formacion en el proyecto personal de vida y a las multiples
tareas en su ministerio futuro*®. Se debe promover especialmente la escucha y

410 Cf. RFIS 84,c; 175; PDV 51,c; EG 52-75; GeE 36-46.
‘1 RFIS 119,a.

412 cf. PDV 57.

13 RFIS 119,a; PDV 58; CIC 258.

44 ppV 57 f.

415 Cf. PO 14; PDV 23.

93



el encuentro con los més pobres que sufren en su cuerpo o en su espiritu para

que se

vaya modelando el corazén conforme al del Buen Samaritano®*.

249. Tener los mismos sentimientos de Cristo Pastor implica configurarse con el
que ha venido «no a ser servido sino a servir y dar su vida en rescate por
muchos» (Mc 10,45). Los seminaristas han de aprender a «vivir el apostolado

como

servicio», de acuerdo con la naturaleza ministerial del sacerdocio

ordenado®*’. Por él la persona queda expropiada de su particularidad para servir
a la universalidad del Evangelio y a la unidad cat6lica de la Iglesia. Para ello
debe adquirir aquella libertad interior y capacidad para reconocer la accion de
Dios en medio de los hombres que le permita hacer de la actividad pastoral una
permanente «escuela de evangelizacién»*'®. Los seminaristas han de reconocer
especialmente en el servicio de lo pequefio, oculto, del dia a dia, sea 0 no
pedido, el gozo de participar en la misién del Sefior.

250. Vivir el ministerio sacerdotal como servicio implica varios sentidos:

a)

b)

servicio a la Palabra, en y a ejemplo de Cristo Maestro. Por ello ha de
cuidarse con sumo esmero la capacitacion de los futuros presbiteros para
el ministerio de la Palabra que se les va a confiar (Tit 1,3) y a la que
primero son confiados (cf. Hch 20,32). De modo que siendo
contemplativos de la Palabra y del pueblo®*®, la escuchen con docilidad,
la custodien fielmente y la proclamen incansablemente a sus hermanos
con sus palabras y con la conducta®®, ensefiando, exhortando,
corrigiendo, arguyendo, consolando*?*, no anunciando sus propias ideas
u opiniones sino la Palabra recibida de Cristo e interpretada
autorizadamente por su Iglesia con la fuerza del Espiritu para el «<hoy» de
la historia (cf. Lc 4,21).

Servicio a la santificacion, en y a ejemplo de Cristo Sacerdote. Se ha de
preparar al seminarista «para el ministerio del culto y de la santificacion,
a fin de que orando y celebrando las sagradas funciones liturgicas,
ejerza la obra de la Salvacién por medio del sacrificio eucaristico y los
sacramentos»*?. Creciendo en la conciencia de que en dicho ministerio
estd al servicio de Cristo y de toda la Iglesia, el futuro sacerdote se
preparard para ser fiel dispensador de los misterios de Dios (cf. 1 Cor
4,1-2), ayudando asi a los fieles «por los ritos y las preces» a entrar en
ellos*®.

Servicio a la comunidad, en y a ejemplo de Cristo Pastor que busca,
conduce, alimenta, congrega y da la vida por el rebafio. Al estar llamado
a colaborar con el Obispo como guia de la comunidad, el seminarista ha

de desarrollar las capacidades para edificar y gobernar una comunidad

418 Cf. Lc 10,25-37; MR, Prefacio Com(n VIII.

47 Cf. LG 10.

418 Cf. RFIS 119,b.

419 Cf. EG 154.

40 cf PDV 57,a.

421 Cf. 2 Tim 3,16-4,2.

4207 4.
4233 Cf. SC 48.

94



cristiana ejerciendo la autoridad como servicio. Singularmente ha de
formarse para ser hombre de comunion en una pastoral comunitaria,
valorando y potenciando la aportacion especifica del laicado y de la vida
consagrada, y aprendiendo a descubrir, discernir y promover los distintos
carismas, ministerios e iniciativas evangelizadoras suscitados por el

Espiritu en la Iglesia en orden a una fructifera colaboracion*?*,

251. Los futuros sacerdotes han de ser «expertos en el arte del discernimiento
pastoral». Este discernimiento implica una escucha acogedora, una mirada
compasiva y un acompafiamiento vigilante, al estilo del Buen Samaritano
reflejando el rostro materno de la Iglesia*®:

« Una escucha acogedora. El discernimiento pastoral ha de poner en el
centro «el estilo evangélico de la escucha», «atenta, respetuosa y libre
de prejuicios» de las situaciones reales de la vida. Una escucha asi libera
al pastor de la tentacion de la abstraccion, la frialdad profesional, la
autosuficiencia o el afan de protagonismo, encaminandole por la senda
de la humildad; le permite reconocer la accion del Espiritu que, segun la
I6gica de la Encarnacion, germina lentamente en la historia y en la vida
de los hombres; y convierte la propia vida en «lugar» de discernimiento
haciéndole salir de las «certezas preconcebidas» o de la concepcion del
ministerio como «un conjunto de cosas por hacer o normas por aplicar».

« Una mirada compasiva: la escucha acogedora capacitara al pastor para
interpretar las situaciones de la vida en su complejidad, sin juzgarlas
condenatoriamente, con sabiduria y comprension, con «una Vvision
prudente y compasivax.

« Un acomparfiamiento vigilante: esta mirada permitira al pastor acoger y
acompariar a las personas, incluso en las circunstancias mas delicadas,
proponiéndoles opciones espirituales y pastorales alcanzables, en un
camino de crecimiento que, sin dejar de mostrar la belleza y las
exigencias radicales del Evangelio y aspirando a ellas, no hacen de estas
carga excesiva, teniendo en cuenta la situacion concreta y los pequefios
pasos del camino.

Un discernimiento de este tipo permitird al pastor ser signo de la

misericordia de Dios y de una Iglesia «madre de corazon abierto»** que guia
con compasion y quiere incluir a todos en su seno de salvacion.

252. Educar en el discernimiento pastoral supone desarrollar la sensibilidad social
de los seminaristas para que adquieran una mayor conciencia de la realidad y
puedan hacer una lectura profunda y una valoracion critica de los cambios que se
van experimentando en la sociedad y en la Iglesia, y de las relaciones humanas,
sociales y politicas que determinan la existencia de los individuos y de los
pueblos a la luz de los preceptos evangélicos y de los principios de la Doctrina
Social de la Iglesia*?’. La promocién de la justicia, el progreso humano integral

424 Cf. RFIS 119,b-c.

425 Cf. RFIS 120; EG 169-173.
426 Cf. EG 46-49.

427 Cf. RFIS 172; ISP.

95



de los hombres y de los pueblos, la construccion de la paz o el cuidado de la
creacion son parte constitutiva del anuncio del Evangelio y, por tanto, de la
formacion presbiteral.

253. Otro aspecto significativo de la formacion pastoral es el cultivo del didlogo
dentro de la propia Iglesia y con los cristianos de otras confesiones pero también
con los alejados, los que profesan otra religion y los no creyentes, pues todos
ellos son destinatarios de la atencion pastoral del presbitero; un diadlogo que no
ha de ser una «mera actitud tactica»*?®® sino un método para el anuncio del
Evangelio desde la comun fraternidad, la busqueda de la Verdad y el respeto a
su libertad*®. Se ha de promover la creatividad para estar en los «nuevos
aeropagos» que a modo de «atrio de los gentiles» ofrecen espacios y nuevas
posibilidades para el encuentro con las personas, asi como el conocimiento
riguroso del ecumenismo, la historia y teologia de las religiones o de las nuevas
formas de religiosidad**°.

254. Por su configuracion con Cristo Esposo los seminaristas, dentro de la
formacion pastoral, han de ser introducidos en «la tradicion pastoral de la
Iglesia local en la que seran incardinados o ejercitaran el ministerio con el fin
de facilitar su futura inserciéon en la vida pastoral»®!. Al mismo tiempo,
animados por un espiritu auténticamente catélico, creceran en la apertura y
solicitud por la misién universal de la Iglesia*®’. La insercién cordial en la
diocesis requiere el conocimiento de la realidad diocesana y del funcionamiento
de sus diversos organismos, la comunidon con sus lineas pastorales y la
experiencia de colaboracion, especialmente entre los presbiteros. La apertura
misionera comporta el interés por la Iglesia universal e incluso la disponibilidad
generosa para ayudar a otras Iglesias particulares méas necesitadas. Un justo
equilibrio entre la insercion cordial en la propia didcesis y, a través de ella, la
apertura a la Iglesia universal llevara al futuro pastor a discernir pertenencias o
vinculaciones a otras realidades eclesiales y a descubrir la importancia de vivir
en la comunién y la obediencia dentro de la Iglesia, sin la cual no se puede
generar vida cristiana.

255. La formacion pastoral ha de cultivar, entre otras, las siguientes actitudes y
virtudes fundamentales para el ejercicio del ministerio: la busqueda, escucha y
cercania a las personas concretas en sus necesidades y problemas; la
magnanimidad, acogida, respeto y dialogo con todos para transmitirles el
Evangelio; la atencion y vigilancia sobre si y sobre el pueblo confiado; la
compasion; la afabilidad y amabilidad en el trato; la servicialidad, disponibilidad
y entrega generosa y gratuita evitando cualquier interés o utilidad; la discrecién
y prudencia en las palabras y comportamientos, sabiéndose acomodar a las
personas Y situaciones diversas en la accion pastoral; la ejemplaridad para ser

48 Cf VG 4,b.

429 Cf. EG 238-258; GS 92; EE.

430 Cf. RFIS 121.

31 RFIS 123,a.

432 Cf. RFIS 123,b; PO 10; PDV 58,b.

96



«modelos del rebafio» evitando toda forma de abuso de autoridad; la
colaboracion y comunién, educandose a trabajar en equipo, saber delegar y
evitar toda causa de dispersion; la paciencia esperanzada con los procesos
personales y comunitarios; la fortaleza para no avergonzarse del Sefior y afrontar
las dificultades y persecuciones padecidas por la fidelidad al Evangelio; la
creatividad, audacia e ilusion apostdlicas; la humildad para servir a los mas
necesitados y ser transparencia de Cristo.

b) Medios para la formacion pastoral

256. Los medios para la formacién pastoral responden a los dos niveles
complementarios de la misma: el tedrico y el practico. El tedrico, ademas de la
orientacion pastoral que ha de tener toda la teologia, comprende el estudio de la
teologia pastoral, de la teoria de la practica en las llamadas «materias
ministeriales», referidas directamente al ejercicio pastoral, y de otras ciencias
humanas (la psicologia, la sociologia, la pedagogia...) que pueden ayudar a
desempefiar con seguridad y solvencia la mision encomendada. EIl nivel practico
implica la realizacion y revision de experiencias y acciones pastorales concretas.

257. Los seminaristas han de estudiar la teologia pastoral como una «verdadera y
propia disciplina teolégica» en cuanto reflexion cientifica a la luz de la fe sobre la
accion de la Iglesia que cada dia, con la fuerza del Espiritu Santo, «se engendra a si
misma» en la historia***. A su vez, los Centros teoldgicos y el propio Seminario han
de ayudarles a percibir la «pastoralidad»*** de toda la teologia mostrando cémo
los principios teologicos se aplican concretamente en la accion pastoral y como la
realidad pastoral provoca constantemente la reflexion teoldgica.

258. Para ejercer el ministerio de la Palabra es necesaria una sélida capacitacion de
los seminaristas no sélo en el buen uso de los modernos medios de comunicacion
social para el anuncio del Evangelio*® sino también en la Homilia, cuidando
especialmente su preparacion®®, en la Catequesis de nifios y adultos, acentuando su
dimension biblica, kerigmatica y mistagdgica®®’ asi como una adecuada
preparacion en el arte de comunicar, motivar y exponer segin los recursos y
técnicas desarrollados hoy. Esta capacitacion técnica es inseparable de la
contemplacién interior de la Palabra y del pueblo mediante la meditacion asidua y
orante. Se ha de cuidar con esmero el ars credendi tanto a nivel de maduracion
personal en la fe de los seminaristas como en el conocimiento de los elementos
fundamentales de la catequesis para poder acompafiar adecuadamente, en el
ejercicio de su futuro ministerio, a catequistas, catecimenos y catequizandos en los

respectivos procesos.

3 Cf. PDV 57,d; S. Beda el Venerable, Explanatio Apocalypsis 11,12 (PL 93,166); RFIS 170.
43 Cf. PDV 28.

435 Cf. RFIS 182; OUCS.

43 Cf. EG 135-159; DHo; RFIS 177,b.

437 Cf. DGC 108; 129; VD 74; EG 163-168; RFIS 163-168.

97



259. Para ejercer el ministerio de la santificacion es fundamental la formacion de
los seminaristas en el ars celebrandi et praesidendi mediante el estudio de la
Sagrada Liturgia en sus aspectos teoldgicos, espirituales, historicos, candnicos y
pastorales, la educacion en el modo de celebrar conociendo y observando con
fidelidad las normas litargicas y participando activamente con todo el ser en el acto
orante. Es importante también una iniciacion al ministerio de la confesion
ayudando a los futuros confesores a valorar la dedicacion al mismo y a afrontar las
distintas problematicas que en él se plantean siendo «siempre, en todas partes, en
cada situacion y a pesar de todo, el signo del primado de la misericordia» del

Padre para con sus hijos*®,

260. Quien esta llamado a ser guia de la comunidad cristiana ha de recibir «una
cuidadosa formacion sobre la administracion de los bienes, que se deben gestionar
de acuerdo con las normas candnicas, con sobriedad, desapego, transparencia
moral y competencia»**. Esto implica conocer y respetar la normativa civil en
asuntos juridicos y economicos, con especial atencion a las obligaciones del
parroco y la necesidad de recurrir a laicos competentes. Todo ello permitira un
claro testimonio evangélico y, con él, una accion pastoral mas eficaz.

261. Los seminaristas han de recibir también formacion estética y musical,
aprendiendo a valorar, cuidar y promover el rico patrimonio artistico, cultural y
documental de nuestras Iglesias no s6lo como un tesoro valioso en si mismo sino
también como un cauce propio para la pastoral evangelizadora por la via
pulchritudinis*°. También es necesaria la formacién en la religiosidad popular
que ayude a valorar su significado genuino como expresion de la fe del pueblo
sencillo y de la sed de Dios en los hombres, a discernir sus expresiones auténticas y
a cultivarlas como «lugar» para una nueva evangelizacion segun se ha indicado ya
en la dimensién espiritual **.

262. El trabajo apostolico con los laicos y el conocimiento tanto de la teologia del
laicado como de la identidad y mision de las asociaciones y movimientos eclesiales
—en dialogos o sesiones con ellos en el seminario, participacion de los seminaristas
en los encuentros de apostolado seglar, en algunas de sus actividades apostdlicas o
en el ambito social- permitird formar al futuro presbitero para promover la
vocacion laical asi como la participacion y la corresponsabilidad en su ministerio
pastoral. Lo mismo se diga de la teologia de la vida consagrada y del trabajo
apostolico con los religiosos. A esto debe sumarse una formacion especifica para
la sinodalidad que capacite para promover la colaboracién de todos en el
testimonio y mision de la Iglesia y para acompafar procesos de discernimiento

comunitario**?.

438 MV 17; MM 10; SCD; RFIS 178.

3% RFIS 180.

440 Cf. RFIS 181.

1 \fer supra; Cf. EG 48; 126; RFIS 179.
442 Cf. ChV 206; DFSJ 123-124.

98



263. Hoy tiene particular relevancia la formacion de los seminaristas en la pastoral
familiar, entrando en contacto con la realidad concreta y compleja de las familias
de hoy, iniciandose en su acompafiamiento y en el discernimiento de situaciones de
fragilidad y dificultad en este &mbito, tan vital en el ejercicio del ministerio®*. Se
debe garantizar también una capacitacion especifica para la pastoral juvenil y
vocacional*“. Los jovenes son los mejores evangelizadores de los jovenes y los
seminaristas son agentes muy significativos de la pastoral vocacional. Entre otros
medios pueden destacarse: la presencia y colaboracion en el Seminario menor, en
los colegios 0 en grupos juveniles o vocacionales; la participacion en diversas
actividades, iniciativas, campafias o plataformas vocacionales diocesanas; la
formacion teorica e iniciacion practica al acompafiamiento espiritual y vocacional;
o el testimonio explicito de la propia experiencia vocacional. Todo ello favorecera
que el seminarista se afiance en su propia vocacion sacerdotal, que crece cuando se
comparte, y cultive su sensibilidad por la promocién vocacional que debera
caracterizar su futuro ministerio.

264. Una reflexion préactica sobre la aplicacion pastoral de los conocimientos tedricos
adquiridos en el ambito académico, especialmente de la Doctrina Social de la
Iglesia®®, en el orden social actual, mediante el acompafiamiento personal o en las
sesiones de formacion comunitarias del Seminario contribuira al objetivo de una
mejor formacion social y a que la Doctrina Social se incorpore a la moralidad del
sujeto. La formacion del “hombre social” implica también educar en el
cumplimiento de sus deberes como ciudadano.

265. El testimonio y la vida de los pastores, sacerdotes y Obispos, de la propia
diocesis que han precedido a los candidatos al ministerio, mediante encuentros con
ellos en la actividad pastoral o en el Seminario y el conocimiento de figuras
relevantes del pasado, es de gran ayuda y estimulo de cara a la insercion cordial en
la tradicion pastoral de la Iglesia local**®. En este orden es preciso que los
seminaristas adquieran un buen conocimiento de los planes pastorales de la
diocesis, de la region eclesiastica o de la Conferencia Episcopal, asi como de los
desafios pastorales planteados tanto en nuestras Iglesias como en la Iglesia
universal junto con criterios e instrumentos para responder a ellos.

266. Dentro de la formacion pastoral practica es indispensable la realizacion de
actividades y experiencias pastorales, en tiempo y lugar oportuno, donde el
seminarista pueda contrastar y verificar concretamente la asimilacion del proceso
formativo en todas sus dimensiones especialmente en la pastoral. Estas actividades
y experiencias seran seleccionadas atendiendo a los siguientes criterios**’:

« ante todo, tener en cuenta lo conveniente al seminarista segun sus posibilidades y
situacion personal dentro del proceso formativo, buscando un verdadero

aprendizaje pastoral,

#43 Seguin las orientaciones indicadas en AL, esp. en los cap. VI al IX.

4% Cf. DFSJ 164. Segun las lineas de accion ofrecidas en ChV, esp. en el cap. VII.
“45 Cf. OEDS 67.

“° Cf. RFIS 123,a.

“7 Cf. RFIS 124.

99



« en consecuencia, el seminarista actuaréa en el &mbito pastoral desde su condicién de
discipulo llamado a ser pastor;

« deben realizarse en &mbitos o sectores donde ejercerd su accion pastoral, teniendo
una especial relevancia la parroquia por la riqueza eclesial que contiene, pero
también otras realidades diocesanas, el acompafiamiento de personas de distintas
edades y condiciones de vida;

« han de estar siempre confiadas a la responsabilidad de personas (presbiteros,
religiosos o laicos) con experiencia, competencia, prudencia y sentido eclesial que
puedan acompafar y ayudar al seminarista en su realizacion y revision en estrecha
colaboracion con el equipo formador;

« serén asumidas progresivamente, con incorporacion creciente en la vida pastoral,
segun las etapas del camino formativo, que se describirdn con mas detalle en el
capitulo siguiente de este Plan de formacion;

« en cuanto al tiempo idéneo para estas tareas de apostolado son muy convenientes
los periodos académicamente vacacionales que permiten a los seminaristas una
insercion mas intensa. También la participacion extensiva a lo largo del curso
favorece el acompafiamiento de procesos. En cualquier caso, sera necesario
encontrar el equilibrio adecuado para que dichas tareas no impidan la dedicacion
prioritaria del seminarista a los estudios y a su formacion integral en el ritmo
ordinario del Seminario.

267. Todas estas experiencias de apostolado y el conjunto de la formacion pastoral
seran debidamente programados y frecuentemente revisados, con la ayuda del
coordinador de la dimensidn pastoral, por el equipo de formadores en dialogo con
los seminaristas y en estrecha colaboracion con los responsables pastorales a
quienes son confiados. Esta programacion y evaluacion facilitara el reconocimiento
de la profundidad espiritual y teolégica de la accién pastoral, asi como el
discernimiento vocacional permanente de los candidatos al ministerio.

¢) Formacion pastoral en comunidad con impulso misionero

268. Lavida comunitaria en el Seminario es muy importante para el desarrollo de la
dimension pastoral. Poder amar a los hombres con un corazén de pastor se aprende
y verifica concretamente en la capacidad de fraternidad en la vida del Seminario.
Para esto conviene que los seminaristas adquieran el sentido de la responsabilidad
propia corresponsabilidad en la formacion del hermano y en el ambiente
comunitario mediante el cuidado y la atencién por el otro**®. Esto se concreta en la
transparencia con los formadores para ayudar a quien lo pueda necesitar y la
practica de una verdadera correccion fraterna que sabe discernir oportunamente
qué, a quién, como y cuando debe hacerse evitando toda murmuracion.

269. Otro aspecto que ha de fomentarse en la vida comunitaria es el sentido de la
comunion con la Iglesia diocesana y universal, con los hombres de nuestro tiempo
y con todos los seminaristas. Estos han de compartir los bienes espirituales e
incluso materiales de los que han sido hechos participes y ser capaces de alegrarse

48 Cf. Francisco, Encuentro con sacerdotes y consagrados en Génova (27 de mayo de 2017).

100



de corazén por los frutos que el Sefior hace crecer a través de los demas. El
reconocimiento de los diversos caminos de la accion del Espiritu del Sefior, tanto
dentro como fuera de la Iglesia, y alegrarse por ello es un signo de madurez
personal y pastoral. En este sentido, la comunicacién espontanea y la revision
comunitaria de la actividad pastoral, es un instrumento formativo muy util para
crecer conjuntamente en la comunion y el entusiasmo apostélicos. Por otra parte, la
comunidad del Seminario en la vida cotidiana o en las responsabilidades asignadas
a cada seminarista dentro ella es representa una ocasion para formar en el trabajo en
equipo y en aquellas virtudes y actitudes que son necesarias al futuro pastor para
ejercer su ministerio de guia de la comunidad y hombre de comunion.

270. Una adecuada formacion pastoral ha de educar pastores que actien movidos por
un fuerte espiritu misionero que les impulse a buscar a todos para comunicarles la
alegria del Evangelio. Esto conlleva durante la formacidn inicial en el seminario:

« Superar una pastoral de pura conservacion de lo que ya hay o de dedicacion
limitada a unos pocos para privilegiar el esfuerzo misionero por buscar
especialmente a los alejados o a los que atn no conocen a Cristo**°, a imagen del
buen Pastor que, sin descuidar las otras, busca a la oveja perdida para conducirla al
redil de la salvacién (cf. Lc 15,4-6)*°.

» Establecer caminos probados de pastoral misionera, capaces de iniciar al futuro
sacerdote en este desafio tan importante del momento actual.

« Conocer nuevos metodos, estilos o estrategias y participar en iniciativas que en sus
respectivas Iglesias diocesanas o0 en las diversas realidades eclesiales se estan
utilizando en el primer anuncio, en descubrir el potencial misionero de las
celebraciones litdrgicas o de la piedad popular, de la accién caritativa de la Iglesia o
de su contribucion especifica al bien de la cultura, la sociedad o el cuidado de la
creacion.

« Buscar implica a su vez aprender a acoger, proteger, promover e integrar a los
numerosos emigrantes y refugiados que Ilaman a nuestras puertas, con una pastoral
misionera, profética y de comunion, para la que se precisa una adecuada
sensibilizacion y formacion**.

« También es recomendable la realizacién de alguna experiencia apostolica en otra
nacion.

9 Cf. EG 15; ChV 239-241; XCIV Asamblea Plenaria de la Conferencia Episcopal Espafiola,
Mensaje a los sacerdotes con motivo del Afio sacerdotal (27 de noviembre de 2009), 2, p. 14-18.

0 Cf. Francisco, Audiencia general (4 de mayo de 2016); «Dum servas quaeris perditum»: Liturgia
de las Horas, Himno latino para el Oficio de Lecturas del Miércoles de la | y 11 semana del Salterio.
1 Cf. EM 71; PDV 58; EG 210; Francisco, Mensaje para la Jornada de emigrantes y refugiados (14
de enero de 2018); ChV 91-94.

101



V. LAS ETAPAS DE LA FORMACION:
LA FORMACION INICIAL Y PERMANENTE

1. Criterios generales

271. La formacion sacerdotal, entendida como un Unico camino discipular y
pastoral se divide en dos grandes momentos: la formacion inicial en el Seminario y
la formacion permanente en la vida sacerdotal. «La formacion inicial y la
permanente son dos momentos de una sola realidad: el camino del discipulo
preshitero, enamorado de su Sefior y constantemente en su seguimiento»*?, camino
iniciado en el Bautismo, en progreso continuo a través de los deméas sacramentos de
la iniciacion cristiana y que llega a ser el centro de la vida de una persona que se

reconoce como discipulo llamado a ser pastor*®,

272. La formacion inicial se realiza durante el tiempo precedente a la ordenacion
sacerdotal y comprende las siguientes etapas: propedéutica, discipular,
configuradora y pastoral®®*. En su conjunto, debe caracterizarse por contenidos
formativos que preparan Yy capacitan al seminarista para que asuma
responsablemente su formacion permanente en el futuro. Para ello es preciso un
paciente y riguroso trabajo sobre la persona abierta a la accidon del Espiritu Santo,
con la finalidad de formar un corazén sacerdotal*®.

273. La formacion permanente representa una necesidad en la vida y en el ejercicio
del ministerio de cada presbitero y ha de caracterizarse por una actitud de
«disponibilidad permanente» a la voluntad de Dios, a ejemplo de Cristo, que
implica:

+ una continua conversion de corazon;

« una apertura al ejercicio del discernimiento como capacidad de leer la vida y los
acontecimientos a la luz de la fe;

» v, sobre todo, la caridad pastoral para vivir la entrega total de si a la Iglesia segun el
designio de Dios™®.

La formacion permanente, por tanto, no es una simple actualizacién cultural o pastoral

en relacion con la formacion inicial recibida en el Seminario®”.

2 Francisco, «Carta a los participantes en la Asamblea General Extraordinaria de la Conferencia
Episcopal Italiana» (8 de noviembre de 2014): L Osservatore Romano 258 (12 de noviembre de
2014), 7. Cf. RFIS 54.

“3 Cf. RFIS 57.

>4 RFIS 57.

“% Cf. RFIS 55.

“% Cf. RFIS 56.

7 Cf. PDV 71.

102



I. LA FORMACION INICIAL
1. Acceso al Seminario Mayor

274. El primer aspecto que se ha de tener en cuenta por parte de los responsables de
la formacién sacerdotal es el adecuado discernimiento previo de quienes se
sienten llamados por el Sefior al ministerio ordenado. Para ello se ha de atender a
las diversas procedencias de los posibles candidatos. Los formadores han de tener
conocimiento de la historia personal del candidato y de su comunidad de
procedencia, para lograr su adecuada integracion en la comunidad formativa.

275. En este sentido, conviene que haya una fluida colaboracion entre el Seminario
Mayor, el Seminario Menor, la Pastoral vocacional diocesana y las comunidades
cristianas de origen. Se requiere particular atencién a las vocaciones adultas y a las
que proceden de los grupos o movimientos eclesiales o de otras Iglesias
particulares.

2. Condiciones para el ingreso

276. La Iglesia tiene el derecho y la grave responsabilidad de verificar la idoneidad
de los candidatos al ministerio presbiteral. Por eso, «la primera seleccion de los
candidatos para su ingreso en el Seminario debe ser atenta, ya que no es
infrecuente que los seminaristas prosigan el itinerario hacia el sacerdocio
considerando cada etapa como una consecuencia y prolongacion de este primer
paso»**®. Entre las condiciones minimas que han de exigirse para dicho ingreso
estan las siguientes:

1. Que el candidato haya realizado un proceso de acompafiamiento y
discernimiento vocacional previo, debidamente acreditado por una carta de
presentacion del responsable de su acompafiamiento vocacional, junto con una
solicitud personal expresa y razonada para ingresar al Seminario.

2. En orden a reconocer la identidad personal del candidato se precisa una copia de
su partida de nacimiento en el registro civil, de su partida de bautismo y un
certificado de antecedentes penales.

3. No tener prisa en la admision de los recientemente conversos. En estos casos es
prudente alargar los procesos vocacionales.

4. A nivel de cualidades, el candidato debe tener un nivel béasico de madurez
personal, afectiva, religiosa y moral; capacidad suficiente para los estudios;
intencién recta y opcion inicial clara y seria por el ministerio presbiteral,
conocimiento suficiente de la doctrina de la fe; predisposicion positiva para las
relaciones interpersonales, «arraigo suficiente a una comunidad» y «una
estabilidad en las relaciones de amistad con sus coetaneos, en el compromiso con
el estudio y el trabajo, en el contacto con la pobreza y el sufrimiento»**°.

5. Por lo que respecta a la salud fisica el candidato debera demostrar que goza de un
estado de salud compatible con el ejercicio del ministerio futuro, mediante un

458 EMD 7; RFIS 189; CIC 241.
459 DFSJ 100.

103



certificado médico general junto con su historial clinico. Se ha de discernir de
forma prudente y personalizada la situacion de los candidatos afectados por
celiaquia o enfermedades de dependencia de sustancias como el alcohol, drogas,
etc. segun las prescripciones de la Iglesia, para valorar el posible efecto que hayan
podido producir en su salud fisica o psiquica*®.

Igualmente es necesario verificar que el candidato tiene suficiente madurez y
equilibrio psiquico y emocional de cara al ministerio. En clima de reciproca
confianza es necesario que el aspirante dé a conocer a los responsables de su
admision eventuales problematicas psicologicas anteriores, asi como el tratamiento
terapéutico sequido®®*. Por ello es conveniente realizar una valoracién psicolégica
del candidato, siguiendo la normativa detallada mas adelante*®’, previa a su
admision al Seminario o durante el proceso formativo, cuando parezca Util a los
formadores. Ademas de identificar aquellas patologias que son impedimento para la
ordenacidn, los examenes psicoldgicos pueden facilitar a los formadores el cuidado
oportuno de la vida psiquica de los seminaristas*®®. Tanto para la admisién como
para el posterior proceso formativo no bastan sOlo criterios «negativos,
preocupados principalmente por excluir a las personas problematicas, sino
también positivos para ofrecer un camino de formacion equilibrado a los
candidatos idoneos, orientado a la santidad y en el que se contemple la virtud de la
castidad»*®,

En los casos de candidatos provenientes de otros Seminarios o casas de
formacion, después de una expulsion o abandono, se ha de proceder si cabe con
mayor discernimiento y maxima prudencia antes de la admision. «La cuestion es
especialmente delicada en el caso de los ‘seminaristas errantes’: la inestabilidad
relacional y afectiva y la falta de arraigo eclesial son sefiales peligrosas»*®. De
ordinario, si un seminarista ha sido expulsado de un Seminario o de un instituto
religioso, no serd admitido en otro y en el caso extraordinario de que se considere
su admision, siempre se ha de contar con el consentimiento explicito del Obispo de
la diocesis de origen o del Superior legitimo respectivo y con los informes del
equipo formador. En el caso de abandono el candidato debe presentar la solicitud
por escrito al Obispo o al Rector exponiendo su itinerario personal, las razones que
motivaron su abandono y las que fundamentan su peticion actual. EI Rector del
Seminario al que pide ser admitido debe solicitar al Rector o responsable de la
institucion de la que salié el candidato los informes pertinentes sobre €l durante el
tiempo que estuvo en ella, en los cuales, salvaguardando el derecho a la buena fama
y la reserva del foro interno, se facilitaran con la mayor claridad posible los

“%0 Cf. RFIS 190.

“1 RFIS 191: «Por norma general se debe impedir la admision al Seminario de aquellos que padecen
cualquier patologia, manifiesta o latente (por ejemplo, esquizofrenia, paranoia, trastorno bipolar,
parafilia, etc.) que pueda minar la capacidad de juicio de la persona y, en consecuencia, le impida
asumir las exigencias de la vocacion y del ministerio».

%82 Cf. Cap. VI.7.2 sobre los especialistas comprometidos en la formacion.

%63 Cf. RFIS 192-193.

464 cf, Francisco, Discurso al final de la concelebracion eucaristica en el Encuentro ‘La proteccion
de los menores en la Iglesia’ (24 de febrero de 2019) citando SaC 64: «una vida tan total y
delicadamente comprometida interna y externamente, como es la del sacerdocio célibe, excluye, de
hecho, a los sujetos de insuficiente equilibrio psicofisico y moral, y no se debe pretender que la
gracia supla en esto a la naturalezax.

*%° DFSJ 163.

104



aspectos fundamentales del discernimiento vocacional realizado y las causas de
abandono, utilizando siempre modalidades de comunicacion seguras que garanticen
el uso discreto y prudente de las informaciones recibidas*®.

8. Siguiendo la normativa universal de la Iglesia, respetando profundamente a las
personas en cuestion, no se puede admitir al Seminario o a las sagradas Ordenes a
las personas que «practican la homosexualidad, presentan tendencias
homosexuales profundamente arraigadas o sostienen la asi llamada cultura gay».
Si se tratase, en cambio de tendencias homosexuales de caracter transitorio,
expresion por ejemplo de una adolescencia aln no terminada, «éstas deberan ser
claramente superadas al menos tres afios antes de la ordenacion diaconal»*’. Los
candidatos, en didlogo sincero y reciproca confianza, deben comunicar al Obispo,
al Rector o alguno de los formadores sus dificultades y dudas personales sobre esta
materia antes de su admision al Seminario o si aparecieran despues a lo largo del
proceso formativo, para que puedan ser convenientemente valoradas y discernidas
segun los criterios indicados. En el caso de que un candidato practicara la
homosexualidad o tuviera tendencias homosexuales profundamente arraigadas el
Director espiritual debe disuadirlo en conciencia de ingresar o de continuar el
proceso formativo. Ocultar esta situacion por parte del candidato para acceder al
Seminario o a la ordenacion seria «gravemente deshonesto» por la falta de rectitud,
lealtad y disponibilidad a la Iglesia requerida en un ministro del Sefior*®®. La parte
afectiva y sexual ha de entrar en el acompafiamiento vocacional previo al ingreso al
seminario.

9. En relacién a la tutela de los menores y de los adultos vulnerables, se ha de
verificar, que el candidato no haya incurrido como agresor en delitos o situaciones
problematicas en este &mbito o en cualquier otro que pueda estar sancionado
civilmente. Para ello el candidato debera presentar un certificado de antecedentes
penales emitido por las autoridades civiles correspondientes. Igualmente se hace
necesaria la deteccion de personas que hayan podido ser victimas de estas
agresiones 0 abusos, pues en tales casos se precisa acompafiamiento mas pertinente
y especial por parte de los formadores en orden al discernimiento vocacional*®®,
pudiendo contar también con la colaboracion de especialistas.

10. La opcion explicita por el ministerio presbiteral ha de incluir la aceptacién, por
parte del candidato, del proyecto educativo del Seminario y la voluntad de asumir
cordialmente cuanto supone la integracion en la comunidad, asi como una inicial
apertura a las realidades propias de la didcesis.

277. Elequipo de formadores tendra todo esto muy en cuenta antes de la admision en
el Seminario. Para ello, dedicara el tiempo y las entrevistas necesarias, tanto con el
aspirante como con alguna persona que lo conozca directamente en sus lugares o
mediaciones de procedencia.

%6 Cf. RFIS 198; CIC 241,3; IASOS con la normativa indicada.
7 Cf. IPTH 2.

48 Cf. RFIS 199-201.

469 Cf. RFIS 202.

105



3. Etapas de la formacion inicial

278. La formacion inicial en el Seminario es un camino gradual y progresivo de
maduracion desplegado pedag6gicamente en cuatro grandes etapas que van
marcando el «hacerse» de un pastor que se deja moldear a imagen de Cristo por la
divina gracia: la etapa propedéutica, la discipular o de los estudios filoséficos, la
configuradora o de los estudios teoldgicos, y la pastoral o de sintesis vocacional.
Estas etapas estan disefiadas desde la conciencia de que tanto el discipulado como
la configuracion con Cristo, Siervo y Pastor, son procesos que duran siempre.

279. Se trata de dinamismos constantemente presentes en el camino formativo de
cada seminarista, que ha de fraguar su personalidad en el Seminario, mediante un
desarrollo integral y armdnico de los mismos. Segun la etapa formativa se pone
un mayor acento en un objetivo fundamental que determina los objetivos y medios
concretos de crecimiento en cada una de las dimensiones y notas de la formacion
expuestas en el capitulo anterior, pero sin descuidar nunca los otros segun un
principio de integralidad y acumulacion progresiva.

280. Estamos, por tanto, ante un proceso formativo que tiene, a lo largo de todas sus
etapas, como una de sus lineas fundamentales, un constante discernimiento
vocacional. Proceso, en el que el seminarista, contemplado en su misterio de
dignidad personal, gozando de la libertad y responsabilidad de los hijos de Dios, y
comprometido en un proyecto de respuesta a la vocacion sacerdotal, ha de conferir
unidad y sentido a la labor educativa del Seminario. Se requiere, pues, un proceso
lo més personalizado posible que exige una sabia flexibilidad, junto con una clara
y progresiva insercion comunitaria e impulso misionero.

281. Al equipo de formadores se le exige la coherencia y la objetividad debidas en
la evaluacion periddica e integral de los seminaristas, teniendo en cuenta los
objetivos de cada etapa de la formacion en sus dimensiones y notas propias*’®. De
los seminaristas se espera la docilidad necesaria y la disponibilidad para la
correccion fraterna, siempre en correspondencia con el impulso de la gracia de
Dios.

282. En el proceso formativo del Seminario tienen un relieve especial los ritos
prescritos por la Iglesia para los que aspiran al ministerio presbiteral y que, van
acompafiando las etapas de la formacion inicial: el rito de admision como
candidatos a las sagradas Ordenes recomendado al final de la etapa discipular, la
institucion de lector y acélito aconsejada durante la etapa configuradora, la
ordenacion diaconal en relacion con la etapa pastoral que desemboca en la
ordenacion presbiteral. Son experiencias rituales que progresivamente pueden tener
una gran eficacia pedagogica si son debidamente preparadas y asimiladas y en las
que se manifiesta el didlogo permanente entre la gracia del Dios que llama y la
respuesta libre del candidato.

470 Cf. RFIS 58.

106



283. A continuacion, se describe el cada una de las etapas indicando su objetivo
fundamental que se desarrolla después en objetivos especificos segln las
dimensiones y notas de la formacidn, expuestas en el capitulo anterior, sugiriendo
algunos medios concretos para realizarlos, la duracion recomendable de cada etapa
y el eventual rito litdrgico que la acompafa para finalizar resumiendo los rasgos del
perfil sacerdotal que ha de ir adquiriéndose.

a) Etapa propedéutica

284. La finalidad y la forma educativa especifica del Seminario Mayor exigen que los
Ilamados al sacerdocio inicien su camino formativo con una buena preparacion
inicial. Segun la Ratio Fundamentalis, «a la luz de la experiencia acumulada en los
ultimos decenios, se reconoce la necesidad de dedicar enteramente un periodo de
tiempo -ordinariamente no inferior a un afio y no superior a dos- a una
preparacion de caracter introductorio, con el objetivo fundamental de discernir la
conveniencia de continuar la formacion o emprender un camino de vida

diverso»*'t.

285. Durante este periodo los aspirantes se dedicaran, con una reflexion mas profunda
y una oracién mas intensa, a una deliberacion detenida y madura acerca de su
opcidn por el sacerdocio. El objetivo fundamental, pues, de esta etapa es clarificar
y afianzar la vocacion sacerdotal como una gracia inmerecida y optar deliberada y
decididamente por responder a ella en el proceso formativo que seguird. Se trata,
asi, de poner la opcién vocacional por el sacerdocio ministerial como el principio y
fundamento espiritual, integrador y unificador, sin el cual la formacién ulterior no
se sostendria. Esta preparacion introductoria se completa con la preparacion del
candidato en diversos aspectos que facilitaran su proceso formativo durante las
etapas sucesivas de la formacion.

286. Por todo ello, la etapa propedéutica es indispensable*’? en el proceso formativo

del Seminario, que ordinariamente no durara menos de un afio ni mas de dos.

287. Los objetivos especificos de la etapa propedéutica que han de desarrollarse en el
proyecto formativo de cada Seminario son los siguientes:
« Continuar el discernimiento vocacional que el candidato ha iniciado y le ha
llevado al Seminario.
« Iniciar un proceso de conocimiento y aceptacion de si mismo que posibilite la
formacién humana en las etapas sucesivas.
« Iniciarse a la vida espiritual, litdrgica y a la oracion personal y comunitaria.

"' RFIS 59.

472 | a etapa propedéutica tuvo su origen en OT 14, fue aconsejada por PDV 62, todavia en fase de
estudio y experimentacion, como etapa preparatoria al Seminario y asi fue recogida por el PFSM de
1996, n. 184-189. La Congregacién para la Educacion Catolica hizo un andlisis de la aplicacion del
propedéutico en 1998, considerdndola como una gran ayuda para la formacion. A partir de ahora la
nueva RFIS exige su puesta en practica como etapa obligatoria perteneciente a la formacion inicial
(cf. RFIS, Introduccidn, 3; 59, not. 93).

107



» Aproximarse a la realidad social, para saber situarse ante la misma y aprender
a dialogar desde la identidad cristiana.

+ Iniciarse en alguna experiencia pastoral que no comporte responsabilidades
directas, bien a través de alguna parroquia u otra mediacién pastoral, con
un presbitero del que puedan ir aprendiendo a través de su testimonio de
vida sacerdotal.

« Asumir y vivir con normalidad una adecuada disciplina de vida personal y
comunitaria, realizando ciertas actividades normales de su edad,
especialmente el ejercicio fisico y el deporte.

+ Estar cercanos a experiencias marginales de la sociedad: enfermos, ancianos,
pobres, etc.

288. Respecto a la dimension humana la etapa propedéutica ha de favorecer en el
seminarista el conocimiento y la aceptacion de si mismo reconociendo sus
cualidades y fortalezas, asi como sus fragilidades y limites, mediante el examen
introspectivo, la iniciacion al acompafamiento formativo cultivando una creciente
confianza con los formadores, la elaboracion del proyecto personal de vida o el
relato y revision de la historia de la propia vida. La maduracién humana en esta
etapa implica a su vez la ruptura con eventuales malos habitos adquiridos o formas
de vida mundana previas al ingreso al Seminario, aprendiendo el valor de la
disciplina, del orden, del silencio, del trabajo, haciendo incluso alguna experiencia
laboral integrada en el ritmo formativo.

289. En la dimension espiritual es necesario introducir al seminarista en la vida de
oracion personal y comunitaria en sus diversas formas y métodos segun la tradicion
orante de la Iglesia, especialmente en el sentido y rezo de la Liturgia de las Horas,
en la importancia de la eucaristia diaria y de la confesion frecuente, o en sencillas
préacticas devocionales (como el Angelus, el Rosario, jaculatorias) que ayuden al
seminarista a vivir en la presencia de Dios. Es conveniente una iniciacion al método
de la lectio divina para empezar a adquirir familiaridad con la Palabra. Puede
ayudar —de acuerdo con los objetivos de esta etapa— el estudio y lectura orante de
los relatos biblicos sobre la vocacién contrastandolos con la propia vida. Es
importante también iniciarse en la practica y aprecio de la direccion espiritual, asi
como en la lectura espiritual con una conveniente pedagogia y orientaciones
practicas.

290. La formacion intelectual en esta etapa, previa a los estudios eclesiasticos
académicamente reglados, tiene importancia. Ofrece a los seminaristas un primer
conocimiento de la fe cristiana que pueda servirles como base solida para los
estudios posteriores, habida cuenta de que no pocos candidatos ingresan al
Seminario con una necesidad de conocer mejor la doctrina de la fe. Para ello es
conveniente el estudio del Catecismo de la Iglesia Catélica o de otras «materias
propedéuticas» como la Introduccién al Misterio de Cristo, a la historia de la
salvacion, a la lectura de la Sagrada Escritura o a los textos del Concilio Vaticano 11
y del Magisterio posterior. Esta formacion ha de transmitir también los elementos
esenciales para una comprension del ministerio ordenado en el momento presente
de la Iglesia mediante la presentacion de los textos magisteriales mas relevantes

108



sobre el tema, que ayudarén a los seminaristas en su clarificacién vocacional*®. Se
les ha de ayudar también a adquirir un justo equilibrio entre lo humano-espiritual y
lo cultural-intelectual. Finalmente, es una etapa oportuna para completar, si fuera
conveniente, la formacién cultural del seminarista®’* y para adquirir antes de
emprender los estudios eclesiasticos la formacién humanistica y cientifica que se
requiere civilmente para comenzar los estudios superiores o universitarios en el
Estado espafiol*’.

291. A nivel pastoral, la propuesta formativa de esta etapa ha de introducir en una
vivencia eclesial acentuando el conocimiento, afecto y comunién con el Obispo,
el presbiterio y la propia Iglesia particular. Esto es actualmente més importante
teniendo en cuenta que no pocas vocaciones provienen de diversos grupos y
movimientos eclesiales o de otras Iglesias particulares gue y por ello necesitan
desarrollar vinculos mas profundos con la realidad diocesana®’®. A esto puede
servir la participacion en actividades pastorales o en eventos diocesanos, la visita
a arciprestazgos o parroquias de la didcesis, la realizacion de alguna experiencia
pastoral pequefia sin responsabilidad directa. En esta etapa es conveniente que el
seminarista conozca mejor, por contacto directo y testimonio vivo, la vida y el
ministerio de los presbiteros diocesanos para que le ayude a consolidar su opcion
vocacional.

292. La etapa propedéutica debe iniciar también a la vida en comunidad dentro del
Seminario, como marco y ambiente propicio para la formacion, en la observancia
del horario comunitario, en las relaciones grupales y de fraternidad, en el
compartir, en la realizacion comin de las actividades, incluido el deporte y el
tiempo libre. La iniciacion a la vida comunitaria es especialmente urgente por el
perfil individualista y autorreferencial del hombre actual*’’.

293. En esta etapa preparatoria conviene cultivar en los seminaristas el deseo de
llevar a Cristo a todos los hombres, comenzando por los mas cercanos (cf. Mt
10,6), que caracteriza el impulso misionero, mediante la participacion en
experiencias de nueva evangelizacion, la cercania a personas y situaciones en
marginalidad o la revisién del propio testimonio evangélico de vida entre los
suyos. El impulso misionero es un criterio de vida cristiana auténtica y de
discernimiento vocacional.

“73 Cf. RFIS 155-157.

“7% Cf. RFIS 59.

45 Cf. OT 13; CIC 234,2. En las circunstancias actuales han de haber concluido el Bachillerato y
aprobar la Prueba de Acceso a la Universidad (PAU) o la prueba para mayores de 25, 40 y 45 afios.

“7® Cf. RFIS 60,a.

4 Cf. RFIS 60,b; Francisco, Discurso a la Plenaria de la Congregacion para el Clero (3 de octubre
de 2014): «se necesita estudiar bien el itinerario de una vocacion. Examinar bien si él es del Sefior, si
ese hombre es sano, si ese hombre es equilibrado, si ese hombre es capaz de dar la vida, de
evangelizar, si ese hombre es capaz de formar una familia y renunciar a ello para seguir a JesUs».

109



b) Etapa discipular (o de estudios filoséficos)

294. Esta segunda etapa se ordena a la formacién del seminarista como discipulo y
misionero. Discipulo es aquel que ha sido Ilamado por el Sefior a estar con El (cf.
Mc 3, 14), a seguirlo y a convertirse en misionero del Evangelio. Este permanecer
con Cristo (cf. Jn 1,38-39; 15,5ss) implica un camino pedagogico-espiritual que
transforma la existencia para ser testimonio de su amor en el mundo. La
experiencia discipular, que dura toda la vida, requiere no obstante
pedagOgicamente una etapa especifica durante la cual se invierten todas las
energias posibles para arraigar al seminarista en el seguimiento de Cristo,
escuchando su Palabra, conservandola en su corazén y poniéndola en préctica (cf.
Lc 2,19.51; 8,21). Durante esta etapa formativa debera tenerse un especial
cuidado en la dimension humana, en armonia con el crecimiento espiritual,
ayudando al seminarista a madurar la decision definitiva de seguir al Sefior en el
sacerdocio ministerial.

295. El objetivo fundamental de esta etapa es objetivar y verificar la opcion
vocacional ya tomada en la etapa propedeutica, asi como adquirir una conciencia
critica y constructiva de la realidad del hombre, del mundo, de Dios y, sobre todo,
de si mismo, en la perspectiva del seguimiento de Cristo, con el fin de poder
consolidar su vida como discipulo suyo. Los seminaristas han de pasar de una
vision predominantemente subjetiva e idealista a una mas objetiva y realista, de
sus propias motivaciones, actitudes y opciones, asi como también de su
concepcion del ministerio presbiteral al que aspiran, a la asuncion del ministerio
en comunion con la Iglesia tal como hoy necesita el mundo.

296. Junto a este objetivo fundamental de la etapa pueden sefialarse, en orden a la
elaboracién de un itinerario o proyecto educativo, objetivos especificos como:

. Promover la opcion consciente y libre de su opcidn de seguimiento de JesUs en
la vida discipular.

. Propiciar un trabajo sistematico sobre la propia personalidad en orden a la
vocacion presbiteral.

. Suscitar una experiencia practica, gradual y sistematica de la vida espiritual,
profundizando en los misterios de la fe y en las virtudes fundamentales de la vida
cristiana.

. Ir consolidando su opcion por el celibato, la obediencia y la pobreza en
perspectiva evangélica.

. Adquirir una adecuada formacion filosofica que le ensefie a pensar y le permita
realizar los estudios teoldgicos con aprovechamiento.

. Promover una vision critica y creyente de la realidad.

. Poner los medios adecuados para que comparta la fe a través de la actividad
pastoral, sabiendo descubrir los signos de los tiempos y la huella de Dios en los
acontecimientos de la vida, especialmente en la vida de los mas pobres.

. Profundizar en la vida comunitaria siendo hombre de comunién que aprenda a
trabajar en equipo.

. Asumir un compromiso eclesial y publico a través del Rito de Admision a las
Sagradas Ordenes.

110



297. En la dimension humana, la etapa discipular permite un trabajo sistematico
sobre la personalidad del seminarista, ya que la carencia de una personalidad bien
estructurada y equilibrada se constituye en un serio y objetivo impedimento para
continuar la formacion sacerdotal*’®. Con la ayuda de los formadores y de la
comunidad el seminarista continuara el conocimiento y aceptacion de si mismo
iniciados en la etapa propedéutica, aprendiendo a integrar serenamente, con el
auxilio del Espiritu, la propia historia y la realidad personal —con sus cualidades y
fragilidades— en la vida espiritual*’®. Para ello, «en algunos casos podria ser (til
un especifico acompafiamiento psicolégico»*®® como un elemento enriquecedor
en el proceso.

298. Los seminaristas se habituaran a educar su carécter, crecerdn en la fortaleza de
animo y, en general, aprenderan las virtudes humanas, como «la lealtad, el
respeto a la justicia, la fidelidad a la palabra dada, la amabilidad en el trato, la
discrecion y la caridad en las conversaciones»*®!, que haran de ellos un reflejo
vivo de la humanidad de Cristo, «hombre perfecto», y un puente que una a los
hombres con Dios. Para alcanzar la solida maduracion fisica, psicoafectiva y
social que se exige al pastor, serd de gran ayuda el ejercicio fisico y el deporte, asi

como la educacién para un estilo de vida sobrio y equilibrado*®.

299. Seréa contenido fundamental de esta etapa discipular la educacion de la persona
en la verdad del propio ser, en el uso de la libertad y en el dominio de si,
tendiendo a la superacion de las diversas formas de individualismo, y al don
sincero de si que permite una generosa entrega a los demas*®. Por ello, se han de
cultivar, de un modo sistematico, actitudes y valores humanos que le permitan ir
avanzando en el trato y en la comunicacion con los demas.

300. Respecto a la formacion espiritual, el seminarista al comenzar esta etapa, y
con la ayuda del director espiritual y de todos los medios que el Seminario le
ofrece, ira interiorizando su experiencia de fe en el seguimiento de Jesucristo y
aprendiendo a interpretar con criterios evangelicos la realidad que esta viviendo.
La educacion en la fe debe incluir en esta etapa una iniciacion sistematica a la
lectura orante de la Palabra de Dios, especialmente mediante la lectio divina. Es
recomendable el estudio y meditacion de los pasajes evangélicos sobre el
discipulado. A su vez es necesario ahondar durante este tiempo en la vivencia de
los elementos caracteristicos de la espiritualidad discipular comun a todos los
cristianos en la perspectiva propia de la vocaciéon al ministerio apostdlico y, en
concreto, de la vivencia de los consejos evangélicos de pobreza, castidad y
obediencia. «EI celibato por el Reino (cf. Mt 19,12) deberia ser entendido como
un don a reconocer y verificar en la libertad, gozo, gratuidad y humildad, antes

48 Cf. RFIS, 63,a.
419 Cf. RFIS 43,b.
80 RFIS 63,b.

8L OT 11.

82 Cf. RFIS 63,b.
83 Cf. RFIS, 63,c.

111



de la admision a las 6rdenes»*®*. Dentro de la espiritualidad mariana es

conveniente profundizar en el misterio de Maria como discipula del Sefior y mujer
creyente. No debemos olvidar que la maduracion humana es suscitada y
favorecida por la accién de la gracia, que orienta el crecimiento de la vida
espiritual. Esta dltima dispone al seminarista a vivir en la presencia de Dios, en
una actitud orante y se funda en su relacion personal con Cristo, que consolida la

identidad discipular*®.

301. La etapa discipular viene a coincidir normalmente con los dos primeros afios de
los estudios eclesiasticos, que suelen dedicarse predominantemente a materias
filosoficas. La dedicacion a estos estudios ha de ser la tarea fundamental del
seminarista en su formacién intelectual y estd muy en consonancia con la
identidad de un discipulo en permanente aprendizaje en la escuela de la verdad. El
estudio de la filosofia, ofreciendo un conocimiento méas profundo de la persona, de
su libertad y de sus relaciones con el mundo y con Dios, favorece un mejor
conocimiento de si mismo, dota de una base imprescindible para el estudio de la
teologia, ayuda a crecer en la humildad reconociendo los limites del propio
pensamiento y, pastoralmente, permite iluminar los problemas de la vida*®.
Conviene cuidar también, la complementariedad adecuada de los temas de estudio,
con el fin de combinar las asignaturas basicas, propiamente filosoficas, con algunos
aspectos de las ciencias humanas y con otros temas que suponen, de modo
explicito, la revelacion cristiana y que puedan ayudar al equilibrio humano-
espiritual de los candidatos.

302. En cuanto a la formacion pastoral, ya que en la etapa discipular el seminarista
trabaja sobre todo la estructura interna de su personalidad y la capacidad de
relacion con los demdas, es recomendable que las experiencias pastorales,
debidamente seleccionadas y revisadas, se orienten bien al conocimiento de la
mision sociocaritativa de la Iglesia (Céaritas y mundo de la marginalidad, hospitales
y atencion a los enfermos, residencias y centros de mayores, Manos Unidas, trabajo
con desplazados, emigrantes, victimas de violencias de diverso tipo, centros
penitenciarios...), o bien a la colaboracion con seglares y consagrados dentro de la
comun mision discipular mediante la participacion en grupos o actividades
animados por ellos. La seleccion de estas experiencias ha de atender siempre a la
formacidn del propio seminarista mas que a la eficacia pastoral.

303. En el desarrollo de esta etapa el seminarista potenciara el estilo de vida
comunitario que comenzO en la etapa propedéutica, tomando cada vez mas
conciencia de que el Seminario es su comunidad de referencia, donde tienen que
quedar bien asentadas las bases para un estilo de vida que habra de vivir si llega a
ser sacerdote. Por otro lado, la etapa discipular representa «un camino de
transformacion que implica a toda la comunidad. En ella, con la ayuda de los
formadores y, en especial, del director espiritual, se propone un itinerario
pedagodgico que sostiene al candidato en su crecimiento, ayudandolo a tomar

484 DFSJ 100.
485 Cf. RFIS 64.
488 Cf. RFIS 158; 164.

112



conciencia de la propia pobreza y, simultaneamente, de la necesidad de la gracia
de Dios y de la correccion fraterna»*®’.

304. Potenciar el impulso misionero del discipulo del Sefior, de acuerdo con los
objetivos de esta etapa, supone que el seminarista aprenda a reflexionar
criticamente desde el Evangelio sobre la realidad actual y a auscultar los signos de
los tiempos intuyendo los caminos que a traves de ellos el Espiritu sigue abriendo a
la mision, mediante la consulta de informacion rigurosa, el debate sobre temas
sociales o eclesiales de actualidad o la participacién en actividades destinadas al
didlogo entre la fe y la cultura en sus maltiples expresiones.

305. La duracion de esta etapa, que no debe ser inferior a dos afios, comprendera el
tiempo que se necesite para conseguir los objetivos educativos que le son propios y
adquirir el adecuado conocimiento filosofico y de las ciencias humanas. Es
necesario que esta etapa sea valorada y comprendida en su especifica finalidad y no
sea considerada como un simple paso obligado para acceder a los estudios
teolégicos*®®. Al finalizar esta etapa, el seminarista ha de haber alcanzado un perfil
caracterizado por una libertad y una maduracion interior adecuadas. Deberia
disponer de los instrumentos necesarios para iniciar, con serenidad y gozo, el
camino que le llevara a una configuracion con Cristo en la vocacion al ministerio
ordenado.

306. Al terminar esta etapa, sera posible celebrar el rito de Admision del seminarista
entre los candidatos a las Ordenes, cuando su propdsito, avalado por las dotes
requeridas, haya alcanzado una maduracion suficiente y aquella docilidad,
disponibilidad y humildad para poder decir al Sefior ante la comunidad cristiana:
«aqui estoy para hacer tu voluntad» (cf. Heb 10,5-10; Sal 40 [39],7-9; Lc 1,38)
desde el convencimiento de que El es el «lote de su heredad» (Sal 16 [15],5). Por
su parte, la Iglesia, acogiendo el ofrecimiento del seminarista, lo escoge y lo llama
publicamente, para que se prepare con mas intensidad a recibir, en el futuro, la
Sagrada Ordenacion. Cuando se da una decision responsable en el seminarista, el
rito de Admision representa para él una invitacion a proseguir su formacion en la
configuracion con Cristo Pastor, mediante el reconocimiento formal por parte de la

Iglesia*®.

c¢) Etapa configuradora (o de estudios teoldgicos)

307. En esta etapa es central el concepto de configuracion con Cristo. «Desde el
primer momento vocacional, como se ha dicho, toda la vida del presbitero es una
formacion continua: la propia del discipulo de Jesus, docil a la accion del Espiritu
Santo para el servicio de la Iglesia. La pedagogia de la formacién inicial, durante
los primeros afios de Seminario, procuraba inducir al candidato a entrar en la
sequela Christi; finalizada esta etapa, llamada discipular, la formacion se
concentra en el proceso de configuracion del seminarista con Cristo, Pastor y

87 RFIS 65.
488 Cf. RFIS 66.
489 Cf. RFIS 67.

113



Siervo, para que unido a El, pueda hacer de la propia vida un don de si para los

deméas»*.

308. En esta etapa, por tanto, el seminarista tendra como tarea fundamental de
formacion la asimilacion e identificacion con el ser y el ministerio del presbitero
diocesano. El Proyecto educativo de cada Seminario introducira aspectos
metodoldgicos e itinerarios pedagdgicos que contribuyan a la configuracion
decidida del seminarista con Cristo Cabeza y Pastor, Sacerdote, Siervo y Esposo.
Como obijetivos especificos, pueden sefialarse los siguientes:

« La unificacion de todos los aspectos de la personalidad en la opcion por el
presbiterado.

« La interiorizacién de la caridad pastoral como motivacién fundamental de su vida.

« La consolidacion de la vivencia de los consejos evangélicos en la forma propia de la
vocacion presbiteral.

* La elaboracion de un proyecto de vida sacerdotal en dialogo con las necesidades
pastorales y las caracteristicas de la didcesis.

+ La asimilacion de la Teologia en una sintesis armonica que configura la fe y la vida
del sacerdote.

« La realizacion de experiencias pastorales —catequesis, liturgia, grupos, caridad...—
con una limitada responsabilidad a&n de animacion o coordinacion.

 Elasentamiento y la profundizacién en la vida comunitaria como sujeto activo.

309. La formacion humana en esta etapa se orienta a un grado de maduracion que
permita al seminarista una mayor y mas completa integracion de todos los aspectos
de su personalidad en torno a la opcién por el presbiterado. Se trata de ir
preparando ya existencialmente la configuracion con Cristo Pastor que recibira
sacramentalmente en la ordenacién para que vaya marcando su identidad mas
profunda. La identificacién con Cristo transfigura la personalidad del candidato
penetrandola de la «forma» de Aquel a quien esta llamado a representar y en cuya
persona ha de actuar. Por eso, durante esta etapa el seminarista ha de tener mayor
capacidad de asumir opciones personales y comunitarias estables, como parte de su
proyecto sacerdotal. La vivencia personal y comunitaria de fe y, mas en concreto, la
identificacion con Cristo debe contar ya con una estructura psicolégica mas
asentada y con una mayor capacidad de adhesion y de compromiso personal y
comunitario, con un marcado talante misionero.

310. Esta etapa, que coincide con el estudio de la teologia, se ordena de manera
especifica a la formacidon espiritual propia del presbitero, donde la conformacion
progresiva con Cristo hace emerger en la vida del discipulo los sentimientos y las
actitudes propias del Hijo de Dios y, a la vez, lo introduce en el aprendizaje de una
vida presbiteral animada por el deseo y sostenida por la capacidad de ofrecerse a si
mismo en el cuidado pastoral del Pueblo de Dios, hasta el punto de poder decir
como el Apéstol: «vivo, pero no soy yo el que vive, es Cristo quien vive en mi» (Gal
2,20). Esta etapa facilita un arraigo gradual en la personalidad del Buen Pastor, que

490 RFIS 68.

114



conoce a sus ovejas, entrega la vida por ellas y va a buscar a las que estan fuera del
redil (cf. Jn 10, 1-18)*°".

311. Por tanto, a nivel espiritual, se trata de una etapa exigente y comprometedora.
«Dicha configuracion exige entrar con profundidad en la contemplacion de la
Persona de Jesucristo, Hijo predilecto del Padre, enviado como Pastor del Pueblo
de Dios. La practica de la contemplacién hace que la relacion con Cristo sea mas
intima y personal y, al mismo tiempo, favorece el conocimiento y la aceptacion de
la identidad preshiteral»*®. Si en la etapa anterior se acentuaba el seguimiento de
JesUs para el discipulado, ahora se subraya la contemplacion del Buen Pastor para
su imitacion.

312. La maduracion espiritual ha de orientarse en esta etapa a una asimilacién y una
vivencia méas profunda de los misterios fundamentales de fe y de la vida cristiana:
la Trinidad divina, el Misterio Pascual de Cristo, la Iglesia, las virtudes cardinales y
teologales, los consejos evangélicos en la forma de vida propia del pastor, etc. Esta
maduracion requiere una practica constante y muy cuidada de la vida litargica y de
la oracion personal. También es necesaria la docilidad a la accion de Dios mediante
los dones del Espiritu Santo, desde una perspectiva netamente presbiteral y
misionera, junto a una gradual relectura de la propia historia personal, en la que se
descubra el crecimiento de un perfil coherente de caridad pastoral que anima, forma
y motiva la vida del presbitero®®”. A ello puede ayudar, entre otros medios, la
practica de la revision de vida.

313. Es el momento méas apropiado para profundizar y formarse en la espiritualidad
propia del presbitero diocesano, caracterizada por la entrega desinteresada a la
circunscripcion eclesiastica a la que pertenece y en la que ejercera el ministerio
como pastor y servidor de todos. Esta vinculacion a la Iglesia local, que concierne
especificamente al clero secular pero que incluye también a los presbiteros que
ejercen el ministerio dentro de ella, significa adaptar el propio modo de sentir y de
actuar, en comunion con el Obispo y los hermanos sacerdotes, por el bien de una
porcion del Pueblo de Dios vy, en ella y desde ella, dejarse enriquecer por los
multiples carismas que el Espiritu va suscitando, permaneciendo abierto a la mision
salvifica de la Iglesia universal*®.

314. Respecto a la formacion intelectual, durante estos afios —3 0 4 segun los casos—
se realizaran los estudios teoldgicos. Son afios decisivos para lograr una sintesis
teologica que ayude a los seminaristas a una profundizacién de la fe cristiana y a
una progresiva asimilacion de la identidad y compromisos del ministerio
presbiteral. El estudio de la Teologia les ofrecera también un sélido fundamento
para ir adquiriendo una vivencia de fe mas personalizada y una espiritualidad
especificamente sacerdotal. EI compromiso especial que caracteriza la
configuracion con Cristo Siervo, Pastor, Sacerdote y Cabeza, se vera enriquecido

1 Cf. RFIS 69,a.
92 RFIS 68,b.

93 Cf. RFIS 69.
49 Cf. RFIS 71.

115



por los estudios teoldgicos, sin que estos agoten su contenido. Se debera garantizar
una fecunda y armonica interaccion entre maduracion humana y espiritual, y entre

vida de oracién y aprendizaje teol6gico*”.

315. En la etapa configuradora es conveniente que las experiencias pastorales estén
centradas en la vida parroquial ya que, en la parroquia, «comunidad de
comunidades»*®, se concentra en sintesis la riqueza del misterio de la Iglesia y de
la mision del presbitero en un lugar concreto. La parroquia elegida debe ser
representativa de la realidad diocesana para que el seminarista pueda profundizar en
el conocimiento préctico y en la comunion afectiva con su lIglesia particular. Los
compromisos pastorales adquiridos por el seminarista han de ser limitados,
acentuando sobre todo el aprendizaje a partir de la experiencia y el testimonio del
sacerdote con el que se le envia y que asume la responsabilidad de colaborar en su
formacion.

316. Integrados en la comunidad, los seminaristas intentardn establecer un sano
equilibrio entre su vida personal y su participacion comunitaria. En esta fase, el
seminarista descubrira que sélo puede ser animador y creador de comunidad quien
vive una seria experiencia comunitaria. Igualmente es propio de esta etapa el
cultivo de la dimensién misionera de la fe y de la vocacion presbiteral*®’. Por eso,
es recomendable que el candidato pueda realizar alguna experiencia pastoral en
territorios de mision, debidamente preparada, acompariada y revisada.

317. Durante estos afios, en el momento que se considere oportuno, merece especial
atencion la celebracion de los ritos por los que se confieren los ministerios de
Lector y Ac6lito*®®. Su valor significativo y su eficacia pedagdgica dependeréan de
una adecuada preparacion y, después, del ejercicio de dichos ministerios. Ambos
ministerios, junto con una conveniente preparacion espiritual, facilitaran una
vivencia mas intensa de las exigencias de la etapa configuradora, dentro de la cual
es oportuno ofrecer a los lectores y acolitos ambitos concretos para ejercerlos, no
solo en la liturgia, sino también en la catequesis, la evangelizacién y el servicio al
préjimo*®:

« El ministerio de Lector, debidamente relacionado con el estudio de la Sagrada
Escritura y con las actividades pastorales de caracter catequético, dispone para el
futuro ministerio pastoral de la Palabra.

 El ministerio de Acdlito, tan estrechamente ligado, no s6lo al Cuerpo eucaristico de
Cristo, centro de todo el culto y de la vida sacramental, sino también al Cuerpo
eclesial de Cristo, que se significa y se construye de un modo eminente en la

comunidad lit(rgica y que se extiende a todo el Cuerpo universal de la Iglesia®®.

“% Cf. RFIS 70.

O EG 28.

97 Cf. CIC 256; 257; 258.

“% Cf. CIC 1035,1.

“%9 Cf. RFIS 72,a-b.

0 Cf, MQ 5y 6. Ver también las homilias propuestas para los ritos de Institucién de Lectores y de
Acolitos y los Directorios sobre ambos ministerios publicados por el Secretariado de la Comisidn
Episcopal de Liturgia.

116



318. Un acompafiamiento adecuado, en el transcurso de un proceso de
discernimiento serio, podria evidenciar en esta etapa que la llamada que un joven
pensaba haber recibido, aunque haya sido reconocida durante la etapa anterior, no
sea en realidad una vocacién al sacerdocio ministerial, o no haya sido
adecuadamente cultivada. En tal caso, por propia iniciativa o después de una
intervencion autorizada de los formadores, el seminarista debera interrumpir el
camino formativo hacia la ordenacion presbiteral®*.

319. La etapa configuradora se orienta hacia la recepcion de las Sagradas Ordenes. Al
final de esta etapa o durante la siguiente, si es considerado idoneo a juicio del
Obispo, habiendo escuchado a los formadores, el seminarista solicitara y recibira la
ordenacién de diacono. Esto le otorga la condicion de clérigo, con los
correspondientes deberes y derechos, y serd incardinado en la Iglesia particular, o
en una prelatura personal, un instituto de vida consagrada, o en una asociacion
sacerdotal®®.

d) Etapa pastoral (o de sintesis vocacional)

320. La ultima etapa de la formacion inicial incluye el periodo entre el fin de la
estancia en el Seminario y la ordenacion presbiteral, pasando a través de la
recepcion del diaconado. Esta etapa se centra principalmente en la experiencia
préctica del ministerio, y la recepcion de las Sagradas Ordenes.

321. El objetivo fundamental de esta etapa es doble: por un lado, la insercion en la
vida pastoral mediante una gradual asuncion de responsabilidades, con espiritu de
servicio; por otro, una adecuada preparacion mediante un acompafiamiento
especifico con vistas al presbiterado®®. Se trata de que el candidato realice una
sintesis personal entre los objetivos adquiridos en la etapa discipular y
configuradora dentro de la insercion progresiva en el ejercicio de la accion pastoral
correspondiente a su vocacion presbiteral. Es el momento para verificar el camino

formativo realizado en sentido experiencial y comunitario®.

322. Esta ultima etapa es necesaria para que, tanto el interesado como los
responsables de la Iglesia diocesana, puedan comprobar definitivamente, de un
modo concreto y practico, que el candidato posee la maduracién requerida para
asumir las responsabilidades propias del ministerio presbiteral. Sin embargo, la
duracion de esta etapa y el contenido de cada uno de los pasos dentro de ella
pueden variar segin la edad y el proceso de maduracion personal de cada
candidato. En todo caso, su incorporacion progresiva al presbiterio diocesano y su
participacion creciente en las tareas pastorales, hasta llegar a una dedicacion
exclusiva, requiere un periodo de transicion prolongado y bien programado que
debe cuidarse con sumo esmero y en el que se han de tener en cuenta los siguientes
aspectos:

%L Cf. RFIS 72,c.

%92 Cf. RFIS 73; CIC 265.
%03 Cf. RFIS 74.

% DFSJ 164.

117



. El sacerdote que va a acompafiar al futuro presbitero en esta
experiencia.

. La comunidad a la que va a ser enviado.

. Una vida espiritual seria desde la realidad que le toca vivir.

. Una sintesis fe-vida, reflexion-accion, oracion-contemplacion, que le
permita discernir los signos de los tiempos, a través de los acontecimientos
concretos donde el Sefior va dejando su huella, de manera especial, en los
pobres.

. Una capacidad de relacion humana que le favorezca la escucha, la
acogida y el querer a la gente, para que vaya aprendiendo, a ser hombre de
comunidn, de didlogo con el mundo y puente entre Dios y su pueblo.

. Una iniciacién al discernimiento pastoral en el contexto de la
insercion en una comunidad cristiana.

323. Como objetivos concretos de esta etapa pastoral pueden sefialarse, entre otros, los
siguientes:

« La maduracién personal mediante responsabilidades pastorales crecientes.
« El cultivo de la espiritualidad especifica del presbitero diocesano.
« La profundizacion en el estudio de la teologia del ministerio ordenado y de la
accion pastoral, asi como la asimilacion de la teoria y técnica de las acciones
pastorales.
« La preparacion para la formacién permanente en la vida sacerdotal, encontrando
en el presbiterio los medios fundamentales para su continuo crecimiento.
« La realizacion de acciones pastorales, cuidando la disponibilidad, la humildad, el
servicio y la actitud de colaboracion con presbiteros, laicos y religiosos en la
mision pastoral.
« La experiencia comunitaria orientada a la vida y ministerio en comun con otros
presbiteros dentro del presbiterio diocesano y a la preparacion de quien ha de ser
animador y constructor de comunidad.
« La profundizacion teoldgica y espiritual en el Ritual de Ordenes.
« Aprender a entregar la vida, en todo momento y de forma definitiva, al servicio
del pueblo de Dios y de la sociedad, con plena conciencia de que su sacerdocio
ministerial esta al servicio del sacerdocio comudn de los fieles.

324. La maduracion humana del que sera ordenado proximamente presbitero
implica, en esta etapa, la asuncion de responsabilidades cada vez mayores en las
comunidades y grupos donde trabaja pastoralmente. Ademas de quedar enriquecido
por el contraste con otros agentes de pastoral, presbiteros y laicos, ird avanzando en
la disposicién para afrontar las dificultades y conflictos que surgen en el ejercicio de
las responsabilidades pastorales. Es necesario, a su vez, que el futuro presbitero vaya
adquiriendo un orden de vida en medio del ejercicio del ministerio pastoral,
armonizando equilibradamente los tiempos de oracion, descanso y estudio con las
maultiples tareas pastorales, evitando caer en el activismo.

325. Para enraizarse en la espiritualidad especifica del presbitero diocesano sera
necesario que el candidato vaya descubriendo en esta etapa que es en el mismo
ejercicio del ministerio, que incluye necesariamente la oracion personal y por el

118



pueblo a él confiado, donde va a encontrar la fuente singular de su santificacion, el
alimento de la propia vida cristiana y el impulso para crecer espiritualmente en
permanente conversion y mision.

326. La formacién intelectual propia de esta etapa se ordena a completar los
estudios anteriores con materias especificamente pastorales o «materias
ministeriales»*® y con una reflexion metédica sobre la propia accién pastoral, sobre
los objetivos pastorales de la didcesis y sobre los programas y materiales que en ella
se utilicen. Igualmente, puede completarse el estudio sobre la realidad
evangelizadora y pastoral de otras iglesias en estado de mision. Es el momento
también de descubrir la importancia que tiene el mantenerse en una actitud constante

de estudio y de aprender a elaborar un plan personal de formacién permanente®.

327. Cuando los estudios eclesiasticos se realizan en una Facultad Teoldgica
programados en el quinquenio institucional, el comienzo de esta etapa puede muy
bien coincidir con el inicio del curso sexto 0 «Afio de Pastoral» previsto en la
Constitucién Apostdlica Veritatis Gaudium®’, y obligatorio, en este caso, para
completar el sexenio canénicamente requerido®®. En los Seminarios donde los
estudios filosofico-teoldgicos se extienden a lo largo de un sexenio, esta etapa podria
comenzar, bien al comienzo, bien al final del sexto curso. Durante esta etapa, si se
viera conveniente a juicio del Obispo o del equipo formador, también podrian
realizarse ulteriores estudios de especializacion, aunque es recomendable que se
combinen con alguna otra experiencia pastoral.

328. La formacion pastoral tedrica y practica es el acento especifico de esta etapa.
Participando en un equipo pastoral que programa, realiza y evalla sus actividades en
comun, el futuro presbitero, especialmente a partir de su ordenacién diaconal, ird
asumiendo responsabilidades crecientes de animacion, de evangelizacion y de
coordinacion de distintos grupos cristianos. En esta insercion pastoral conviene
elegir cuidadosamente a los sacerdotes a quienes se encomiende el acompafiamiento
de los candidatos. Puede ser una etapa oportuna para conocer mas profundamente e
implicarse —en discernimiento con los formadores segln las inquietudes personales y
necesidades de la didcesis— en algun sector de pastoral especializada aprendiendo a
integrarlo en una pastoral de conjunto.

329. Es muy conveniente que la experiencia comunitaria del seminarista durante
esta etapa bien sea en la comunidad del Seminario, bien con sacerdotes en parroquias
o residencias sacerdotales, esté orientada a forjar en €l actitudes que faciliten y
promuevan la vida en coman, donde fuese posible, y las reuniones frecuentes con
preshiteros®®, potenciando el aprendizaje del trabajo pastoral en equipo y en
comunion con laicos y religiosos. De igual manera, el futuro presbitero ha de ir

%5 Cf. RFIS 176-184 y lo dicho sobre estas materias en el apéndice | de este Plan de formacién
dedicado a la «Organizacién de los estudios».

%0% Cf. OT 22; RFIS 56,b; 79.

'CF. VG art. 76,2.

%%8Cf. CIC 250.

9 Cf. PO 8.

119



aprendiendo a integrar en su vida positivamente la soledad como &mbito para el
crecimiento en la vida interior y para un mejor servicio pastoral®®®.

330. Laordenacion de diacono es un elemento clave dentro de la etapa pastoral. El
significado y las implicaciones del sacramento del diaconado habran de ser,
naturalmente, objeto de una detenida y profunda reflexion por parte del candidato®**.
El momento méas oportuno para la ordenacion dependeré del planteamiento general
de la etapa pastoral en cada didcesis y, sobre todo, de la maduracion y de las
actitudes personales del candidato. La duracién del ministerio diaconal debe ser,
como minimo, de seis meses, pero puede prolongarse mas tiempo antes de la
ordenacidn de presbitero, habida cuenta de las circunstancias de la Iglesia local y de
la persona del didcono®?. En esta etapa el candidato es invitado a declarar, de modo
libre, consciente y definitivo, la propia voluntad de ser presbitero, después de haber
recibido la ordenacion diaconal®*®.

331. Siendo esta etapa pastoral parte integrante de la formacion del futuro pastor,
corresponde a los formadores del Seminario tomar parte en su planificacion,
desarrollo y evaluacion. Dadas, por otro lado, las implicaciones de esta etapa en la
organizacion y en la accion pastoral de la didcesis, resultara necesario que la Vicaria
General o la de Pastoral, en conexion con los distintos organismos diocesanos, asuma
también su responsabilidad en la planificacion y en la evaluacion de esta fase, muy
especialmente a partir de la ordenacion diaconal. Por su parte, y como conclusion del
ciclo formativo inicial en el Seminario, los formadores deben ayudar al candidato a
aceptar con docilidad la decision que el Obispo tome sobre él y a prepararse
intensamente, sobre todo a nivel espiritual y orante, para recibir la ordenacion tanto
diaconal como presbiteral intensificando su relacién con el Sefior, meditando los
textos litargicos del sacramento del Orden y contemplando figuras sacerdotales
ejemplares. La preparacion de la propia familia y de la comunidad parroquial de

origen o donde ejerce la etapa pastoral puede serle también de gran ayuda®*.

332. «A partir de la ordenacién presbiteral, el proceso formativo prosigue dentro
de la familia del presbiterio. Es competencia del Obispo, ayudado por sus
colaboradores, introducir a los nuevos presbiteros en las dindmicas propias de la
formacion permanente»°™.

4. En discernimiento vocacional constante. Evaluaciones periodicas y escrutinios

333. Yaque la formacion sacerdotal es un proceso gradual por etapas exige en todo
su itinerario un constante discernimiento vocacional cuya finalidad es descubrir la
voluntad de Dios con respecto a la vocacién del candidato. Para hacer este
discernimiento es preciso comprobar que el aspirante ha conseguido los objetivos de

0. Cf, PDV 74,j.

S Cf. CIC 1039.

12 Cf. CIC 1031,1; 1032,2.
13 Cf. RFIS 74.

%14 Cf. RFIS 77-78.

15 RFIS 79.

120



cada etapa formativa, posee las aptitudes humanas, morales, intelectuales,
espirituales y pastorales adecuadas y goza de recta intencion y libre voluntad para
dedicarse al ministerio presbiteral®*®.

334. Esto se ha de llevar a cabo a través de evaluaciones periddicas, al menos
anuales, que los formadores han de realizar por escrito, dando particular importancia
a la conclusion de las distintas etapas. Conviene considerar con atencién los
progresos efectivamente conseguidos en la maduracién integral. La ordenacion
sacramental debe representar la culminacion de un camino espiritual verdaderamente
cumplido que, de modo gradual, ha de ayudar al seminarista a adquirir conciencia de
la llamada recibida y de las caracteristicas propias de la identidad presbiteral,
permitiéndole desarrollar una actitud formativa que permanecera a lo largo de su

vida®"’.

335. Entre estas evaluaciones destacan los escrutinios. Se denomina «escrutinio» al
acto de discernimiento de la idoneidad de un candidato, que debe realizarse en cinco
momentos, a lo largo del itinerario de la formacion sacerdotal: la admision entre los
candidatos a las Ordenes, la institucion en el ministerio de lector, la institucion en el
ministerio de acolito, el diaconado y el presbiterado. Estos escrutinios implican el
reconocimiento oficial de la idoneidad vocacional de un candidato por parte de

quienes han sido designados para ello en nombre de la Iglesia®®.

336. Es muy conveniente la revision y actualizacion de los cuestionarios de los
escrutinios de manera que se adapten mejor a la realidad de los candidatos y
presenten de un modo claro los indicadores objetivos que hay que evaluar en cada
momento del itinerario formativo, particularmente los que son significativos en el
ambito de la comunidad diocesana.

337. Enlaevaluacién del candidato se ha de proceder con objetividad y firmeza. No
basta la ausencia de impedimentos o razones negativas; se requiere sobre todo apoyar
el juicio de idoneidad «sobre la base de poseer certeza moral fundada en
argumentos positivos». Para ello, los escrutinios deben formularse también en esta
clave positiva. De modo que una duda prolongada durante afios sobre la idoneidad de
un candidato puede ser sin mas un criterio suficiente para que los formadores tomen

la decision de disuadirle de seguir adelante®?.

*l°Cf. OT 6.

>!7 Cf. RFIS 58.

*8 RFIS 203: «Los escrutinios tienen por finalidad verificar las cualidades y condiciones personales
de un candidato en cada uno de los momentos referidos del itinerario formativo. Por tanto, deben ser
redactados por escrito y contener una evaluacion bien argumentada, positiva o negativa, respecto al
camino recorrido hasta ese momento».

*% gobre los documentos que han de conformar el expediente de cada escrutinio, a quiénes han de
solicitarse informes — incluyendo la conveniencia de pedirlos también a algunas mujeres que conozcan
al candidato—, los elementos a ser considerados de modo particular y los requisitos necesarios para la
recepcion de las Ordenes asi como aquellos que pueden ser dispensados, cf. RFIS 205-210.

121



5. Periodos especiales en la formacién inicial
a) Periodos de vacaciones

338. Los periodos de vacaciones académicas, con su ritmo peculiar, forman parte del
proceso de formacion de los seminaristas. Conviene, por tanto, que sean debidamente
programadas Yy revisadas tanto en el plano personal como en el comunitario. En este
tiempo, los parrocos han de estar atentos a los seminaristas de su parroquia,
colaborando con el Seminario y en sintonia con sus lineas educativas.

339. En la época de vacaciones, ademas del descanso necesario, tienen cabida
algunas ocupaciones y experiencias que dificilmente pueden realizarse con suficiente
amplitud durante los meses del curso académico. La convivencia con la propia
familia, la integracion mas prolongada en las comunidades parroquiales, la
experiencia de oracion y ejercicios espirituales mas prolongados, el acercamiento
practico a la realidad de la Iglesia diocesana y universal, la participacion en algin
curso formativo de verano, el contacto mas directo con la naturaleza, con los
hombres y el mundo de hoy, alguna experiencia de trabajo, el cultivo de actividades
artisticas y de aficiones pueden ofrecer al seminarista en este tiempo oportunidades
nuevas y valiosas de enriquecimiento personal, de aprendizaje para administrar el
tiempo libre y de maduracion cristiana y pastoral.

340. Las vacaciones son también una buena coyuntura para que, tanto el seminarista
como los formadores, verifiquen la asimilacion del proceso formativo: la solidez de
sus criterios, la maduracion vocacional, la progresiva madurez afectiva, el
enraizamiento en los valores y en los habitos cristianos, y la firmeza en sus

convicciones vocacionales®®,

b) Las interrupciones

341. Bien por iniciativa del propio seminarista, por indicacion de sus formadores o
por decisidn del obispo, puede ser oportuno en algunas ocasiones que el seminarista
interrumpa la convivencia comunitaria del Seminario o los estudios eclesiasticos, o
ambas cosas a la vez®*. En cualquier caso, si se trata de una interrupcion temporal,
sigue siendo miembro de la comunidad y sobre sus formadores recae la
responsabilidad de acompafarle en la nueva situacién, manteniendo con él contacto
habitual.

342. Las interrupciones motivadas por razones de indecisiébn vocacional o de
inmadurez personal pueden razonablemente producirse en distintos momentos del
proceso de formacién. Sin embargo, este tipo de interrupciones, recomendables en
los primeros afios, tendran menos sentido en la medida en que el seminarista va
avanzando hacia el final del proceso. Atrasar o prolongar excesivamente la

520 cf, OT 21; CIC 258.
S21Cf. CIC 234, 2.

122



interrupcion puede conducir a un estado de indecision cronica, perjudicial para la
maduracion personal y que dificilmente desemboca en un recto esclarecimiento de la
opcion vocacional.

343. Para conseguir los objetivos pretendidos con la interrupcién, es necesario que
estos queden claramente identificados en cada caso desde el principio. Debe definirse
desde el principio la duracion de esta experiencia y el modo méas adecuado de
realizarla (dedicacion preferente a una determinada labor —estudio universitario,
trabajo civil, actividades pastorales o misioneras, servicios sociales, experiencia
monastica— 0 combinacion proporcional de elementos variados), estableciendo un
adecuado acompafiamiento y momentos de evaluacion perioddica con los formadores.

344. Si las interrupciones son motivadas por razones ajenas a la voluntad del
seminarista —salud, necesidades familiares, etc— sera preciso acomodarse a dichas
circunstancias con sentido realista y providencial. En todo caso, tanto el seminarista
como la comunidad de Seminario deberan esforzarse para que la nueva situacion
contribuya positivamente al proceso de formacion integral.

6. Situaciones y casos especiales

345. Cuando las circunstancias lo aconsejen, en casos determinados y a juicio del
obispo, podran admitirse excepciones a la norma general sobre la formacion
humanistica y cientifica que se requiere para emprender los estudios eclesiasticos.
Los Seminarios que envian sus alumnos a las Facultades de Teologia —0 Centros
afiliados— estudiaran con ellas la posibilidad de que sean admitidos en sus aulas con
caracter de alumnos extraordinarios (en un régimen llamado normalmente «curso
seminaristico»).

346. Actualmente nos encontramos, cada vez mas, con adultos que se sienten
Ilamados al ministerio sacerdotal. Si después de un proceso serio y profundo de
acompafiamiento y discernimiento el equipo de formadores del Seminario considera
que realmente deben incorporarse al mismo, estos candidatos deberan seguir el
itinerario formativo descrito en este Plan de formacion acomodado a su edad y
experiencia®??. Entre ellos, los que no hayan realizado los estudios normalmente
requeridos, si son mayores de veinticinco afios, procuraran prepararse para superar el
examen de acceso a la Universidad previsto para estos casos.’?®

347. Elcanon 235 § 2 permite que, por motivos graves, algun seminarista resida fuera
de la comunidad educativa del Seminario. Si se diera esta rarisima excepcion, el
obispo diocesano ha de encomendarlo a un sacerdote idéneo que se responsabilice de
su formacion y que esté en coordinacidn con el equipo de formadores para unificar
criterios y garantizar su relacion con la comunidad del Seminario.

348. Cuando los seminaristas de una didcesis realizan su proceso formativo
integrandose en la comunidad de un Seminario distinto al suyo o en un Seminario

%22 \fer |o dicho sobre las vocaciones de adultos en el cap. 11.3 de este Plan de formacion.
3 Cf. VAL 11; 11, 2.9.

123



interdiocesano fuera de los limites geogréficos de su diocesis, debe ponerse sumo
interés para que mantengan habitualmente una vinculacion real y estrecha con el
obispo, con el presbiterio y con la realidad de la Iglesia local a la que pertenecen y a
cuyo servicio serdn un dia ordenados. EIl obispo y los formadores arbitraran los
medios mas adecuados para que los seminaristas cultiven el espiritu diocesano y para
proporcionales formulas viables de comunicacion, conocimiento directo y trato
pastoral con su comunidad diocesana.

349. Como norma general, los que se sienten llamados al ministerio presbiteral deben
ingresar, continuar y completar su formacion en el Seminario Mayor de la Didcesis 0
en la Provincia eclesiastica a cuyo servicio desean dedicarse. Han de evitarse, por
tanto, los traslados de un Seminario a otro sin causas justificadas. En todo caso, los
obispos de ambas didcesis deben conocer las causas y las motivaciones personales de
los posibles cambios, siempre que la iniciativa proceda del que solicita el ingreso. Si
un obispo envia a un seminarista a otro centro de formacion distinto del propio
Seminario diocesano, confia a los formadores de ese centro su formacion gradual e
integral. Estos mantendran con el obispo los contactos necesarios.

7. Abandono y expulsion del Seminario

350. Un seminarista puede ser expulsado del Seminario cuando por razones fundadas,
que pueden ser detalladas en el reglamento del mismo, el equipo formador lo
considere oportuno, tras haber consultado al Obispo. Tanto en la expulsién como en
el abandono voluntario del proceso formativo se considera necesario que el
responsable de la formacion elabore un informe que describa el acompafiamiento que
se ha realizado, evalue la idoneidad del candidato y describa los motivos de la salida.
La elaboracion de este tipo de documentos se considera cada vez mas necesaria, dado
que no es infrecuente que un candidato vuelva a solicitar el ingreso en el mismo o en
otro Seminario después de un tiempo. Este informe gozara de la debida proteccion de

la confidencialidad segun la legislacion®.

Il. LA FORMACION PERMANENTE

351. La ordenacion sacerdotal marca el inicio de la formacién permanente. A partir

de ahora «el proceso formativo prosigue dentro de la familia del presbiterio»*®.

1. Sentido y necesidad de la formacion permanente

352. La expresion formacion permanente se inspira en la promesa divina: «os daré
pastores, segin mi corazon» (Jer 3, 15). Es el modo de vivir el discipulado como
presbiteros. Asi lo expresa el papa Francisco: «La formacién sacerdotal es una
experiencia discipular, que acerca a Cristo y permite conformarse siempre mas a
El. Justamente por esto, no es una tarea terminada, porque los sacerdotes no dejan
nunca de ser discipulos de Jesus, de seguirlo. Por lo tanto, la formacién en cuanto

524 Cf. RFIS 197.
52 RFIS 79,b.

124



discipulado acompafia a toda la vida del ministerio ordenado e integralmente a

toda su persona, intelectual, humana y espiritualmente»?°,

353. «La formacion permanente procura garantizar la fidelidad al ministerio
sacerdotal, en un camino de continua conversion, para reavivar el don recibido
con la ordenacién. Tal recorrido constituye la continuacién natural del proceso de
construccion de la identidad presbiteral, iniciado en el Seminario y realizado
sacramentalmente en la ordenacién sacerdotal, con vistas a un servicio pastoral

que la hace madurar de manera progresiva con el tiempo»°?’.

354. «La formacion permanente es una exigencia intrinseca del don y del ministerio
sacramental recibido, por lo que es necesaria en todo tiempo»°*®. Se fundamenta
en la integracion del dinamismo sacramental y la disposicion humana del sacerdote.
Este se percibe asi «haciéndose» dia a dia, como hombre y como presbitero®®®. A
esta situacion existencial, abierta y dindmica, San Juan Pablo 11 la [lama «vocacion
en el sacerdocio»’®.

355. La naturaleza de la formacion permanente pone de manifiesto que el sacerdocio
es una realidad viva y dindmica. Es un proceso continuo de crecimiento integral
que incluye todas las dimensiones del sacerdote: humana, espiritual, intelectual y
pastoral®®’. Por tanto, la formacién permanente no puede reducirse a algo
extraordinario (en momentos puntuales la vida del presbitero) ni temporal (en
algunas etapas de la existencia presbiteral) ni parcial (limitdndose a una simple
actualizacion de la formacion teoldgica o pastoral adquirida en el Seminario).

356. La integralidad de la formacion permanente nos permite distinguir niveles,
diferenciar dimensiones, diversificar servicios, facilitando un proceso de
maduracion continua, personal y ministerial®*2. Sus objetivos son multiples y estan
orientados a renovar la vocacion sacerdotal, fortaleciendo la vida espiritual y la
mistica presbiteral, teniendo en cuenta que el presbiterio es el ambito en que se
encuentran los medios fundamentales para la formacion permanente. Comprende el
cultivo de la fe, la caridad pastoral, las virtudes teologales, la maduracion humana y
la profundizacién teoldgica y pastoral.

357. El alma de la formacion permanente es la caridad pastoral comunicada por
el sacramento®®. Cultivarla es un acto de amor al pueblo de Dios. La formacion
permanente es un derecho de los sacerdotes, pero también del Pueblo de Dios. El
ejercicio del ministerio une al sacerdote de forma radical a la comunidad a la que

°26 Francisco, Discurso a la Plenaria de la Congregacion para el Clero (3 de octubre de 2014). Cf.
RFIS 80.

2T RFIS 81. Cf. 2 Tim 2,6; 1 Tim 4,14.

%28 ppV 70.

%29 Cf, SDD, p. 6.

%% |pid.

%31 Cf. PDV 71.

%% Cf. SDD, p. 5.

*%3 PDV 70; RFIS 80,b.

125



nutre con la Palabra, los Sacramentos y el servicio de la caridad®®*. La caridad
pastoral suscita en el preshitero un doble dinamismo: ahondamiento en los
misterios de Cristo y de su Iglesia, y un mejor conocimiento de la comunidad
concreta, en la que se experimenta como servidor y hombre de comunion, para asi
poder llevar adelante, con eficacia, su ministerio pastoral con renovado impulso
misionero.

358. El primer y principal responsable de la formacién permanente es cada
presbitero®® pero no aisladamente, porque la fraternidad sacramental que lo liga al
presbiterio le hace corresponsable de la formacién de sus hermanos. Asi lo destaca
la Ratio Fundamentalis cuando explicita que «el camino discipular exige un
continuo crecimiento en la caridad, sintesis de la “perfeccion sacerdotal ”, pero
esto no puede realizarse aisladamente, porque los preshiteros forman un Unico
presbiterio, cuya unidad es constituida por ‘“particulares vinculos de caridad
apostdlica, de ministerio y de fraternidad” ... La “intima fraternidad sacramental ”
de los presbiteros es la primera manifestacion de la caridad, y también el primer
espacio en el cual esta puede desarrollarse»*®. Por eso, el primer 4mbito en el que
se desarrolla la formacién permanente es la fraternidad presbiteral®*”.

359. Es deseable que se promueva en cada diocesis una «pastoral sacerdotal», de la
que los propios sacerdotes sean los destinatarios, para ayudarles en su vida y
ministerio, mediante un presbitero o un grupo de presbiteros, formados de manera
especifica y oficialmente encargados por el Obispo de favorecer este servicio a sus
hermanos sacerdotes, donde se sientan escuchados, acompafiados, apoyados,
alentados vy, si fuera el caso, fraternalmente corregidos, teniendo en consideracion
la edad y las circunstancias particulares de cada hermano®. La formacion
permanente debe ser concreta, en cuanto encarnada en la realidad presbiteral, de
modo que todos los sacerdotes puedan asumirla efectivamente en su etapa
ministerial y situacion existencial.

2. Etapas de la vida del presbitero en formacion permanente
a) Los primeros afios de vida presbiteral: los sacerdotes jovenes

360. Los afios que siguen a la ordenacidn presbiteral comprenden la primera etapa de
este camino y la més decisiva para el futuro®*°, pues en esta etapa se establecen las
estructuras y dinamismos que funcionaran en el futuro. En este periodo, el joven
sacerdote, mientras ejerce el ministerio, se encuentra con la realidad pastoral
concreta y esta llamado a unir ilusion y pasioén con la aceptacion de los limites e
interrogantes que proceden de la propia realidad.

%3 Cf. PDV 70.

%% Cf. PDV 79.

%% RFIS 87.

" RFIS 82.

%3 Cf. DMVP 108.
%39 Cf. DMVP 93.

126



361. El objetivo principal de esta etapa es que presbitero recientemente ordenado
comprenda y viva con mayor profundidad el don y la riqueza del ministerio recibido,
desarrollando sus aptitudes y potencialidades ministeriales e insertdndose de una

manera convencida y responsablemente activa en el presbiterio diocesano®®.

362. Entre los medios a cuidar para alcanzar dicho objetivo se pueden sefialar:

 aprender, desde el ejercicio del ministerio, a ordenar la vida y la tarea, a
potenciar las capacidades propias y a integrar las limitaciones personales, logros o
fracasos con serenidad y creatividad,;

« perseverar en la fidelidad al encuentro personal con el Sefior en la oracion y
al propio acompafiamiento espiritual;

« dedicar tiempo a la lectura, la reflexion o la preparacion para el ministerio de
la Palabra;

« organizar encuentros periddicos con otros sacerdotes recientemente
ordenados, a nivel diocesano o supradiocesano, para promover la formacion integral
en esta etapa, compartiendo y contrastando las primeras experiencias en la vida
ministerial, con el acompafiamiento cualificado de sacerdotes experimentados,
creando incluso alguna estructura institucional de apoyo con este fin>**;

« cultivar la pertenencia cordial y activa al presbiterio diocesano, cuidando las
relaciones de fraternidad y colaboracion y participando en los encuentros formativos
con todo el presbiterio;

363. La direccion espiritual es fundamental no s6lo en la formacion inicial sino durante
toda la vida del presbitero. Por eso, es necesario cultivarla y garantizarla desde los
primeros afios del ministerio. La direccion espiritual ha de ayudar al joven sacerdote
a responder a los interrogantes y necesidades que va encontrando en esta etapa, a
potenciar su incorporacién a un proceso de formacion permanente integral®*?, a vivir
la espiritualidad del presbitero diocesano insertandose cordialmente en el presbiterio
y a cuidar el espiritu de comunién y el anhelo misionero en su trabajo pastoral®®.

364. Es responsabilidad del Obispo evitar que los recién ordenados sean colocados en
situaciones excesivamente gravosas o delicadas, asi como en destinos en los cuales
lleven a cabo su ministerio lejos de sus hermanos. Se ha de procurar el
acompafamiento personalizado de los sacerdotes jdvenes «promoviendo vy
apoyando sus cualidades para gque asi puedan abrazar con entusiasmo sus primeros
desafios pastorales»***. En los primeros destinos pastorales es recomendable que
sean enviados con otros presbiteros mas experimentados de quienes puedan aprender
y con quienes puedan contrastar sus primeros pasos en el ministerio. Seria
conveniente que se favoreciera también alguna forma de vida en coman.

%40 Cf. PDV 76,b; RFIS 83.
%1 Cf. PDV 76,e; DFSJ 100.
%42 Cf. PDV 76.

3 Cf. SDD, p. 8.

%% RFIS 83; Cf. DMVP 100.

127



b) A la mitad del camino: los sacerdotes de mediana edad

365. La descripcion de esta etapa en Pastores dabo vobis es plastica y realista. Habla,
en concreto, del riesgo de un activismo exagerado o de una rutina ministerial; de la
tentacion de la autosuficiencia; de cansancio interior, fruto de una desilusion resignada

frente a las dificultades y fracasos™®.

366. Se proponen tres objetivos para esta etapa crucial en la vida del presbitero:
« Continta revision del propio equilibrio personal.
« Bulsqueda permanente de motivaciones y medios para la propia mision.
» Vigilancia constante para descubrir las nuevas demandas pastorales que
proceden de la propia realidad y de la vida de los hombres y mujeres de
nuestro tiempo®*.
Es recomendable que en el transcurso de este periodo se facilite «un tiempo
sabatico» bien programado, y a ser posible en clima comunitario, para la
profundizacion en las distintas dimensiones de la formacion integral, con

més sosiego e intensidad*’.

367. Despues de algunos afios de experiencia pastoral, podrian emerger facilmente
nuevos desafios, concernientes al ministerio y a la vida del presbitero, que deben ser
tenidos en cuenta a la hora de ofrecer medios para la formacién permanente®*®:

a) La experiencia de la propia debilidad: en ocasiones se reconoce la presencia
de contradicciones que pueden permanecer en la personalidad y que
deben afrontarse. Esta experiencia podria inducir al sacerdote a una
mayor humildad y confianza en la accion de la misericordia de Dios y a
una comprension benévola en la relacion con los demas. Pero en estas
circunstancias el presbitero no debe aislarse, sino buscar el necesario
acompafiamiento en el ambito espiritual y/o psicologico, con el fin de
discernir con veracidad lo que esta viviendo. Cada caso es distinto, por
ello, exige identificar la situacion en la relacion con el director espiritual
con el fin de extraer las lecciones positivas de las dificultades
aprendiendo a buscar la verdad en la propia vida y a comprenderlas a la
luz del Evangelio.

b) El riesgo de sentirse funcionario de lo sagrado, separando el ministerio de la
vida sacerdotal. En cuanto se observe esta situacion es importante que el
presbitero sienta la cercania de sus hermanos y se haga accesible a ellos.
Es central fortalecer el corazén sacerdotal desde el que integrar todo
porque «s6lo el que tiene fija la mirada sobre aquello que es
verdaderamente esencial puede renovar su propio si al don recibido»**°.

c) El reto de la cultura contemporanea: es el reto de la insercion adecuada del
ministerio presbiteral en la cultura actual con las diversas problematicas

5 Cf. PDV 77.

> Cf. Ibid.

7 Cf. SDD, p. 9.

> Cf. RFIS 84.

> Francisco, Carta a los participantes en la Asamblea General Extraordinaria de la Conferencia
Episcopal Italiana (8 de noviembre de 2014).

128



que comporta. Esto exige del presbitero la apertura e interés por la
evangelizacion de la cultura, la necesidad de su actualizacion constante y,
sobre todo, el sélido anclaje en las cuatro dimensiones de la formacion.

d) La atraccion del poder y de las riquezas. Cuando se descuida el centro del
ministerio aparece el peligro del apego del corazon a una posicion, la
obsesiva preocupacion por crearse espacios exclusivos para si mismo, la
aspiracion a hacer carrera, la aparicién de un ansia de poder o de un
deseo de riqueza con consecuencias negativas para la disponibilidad a la
voluntad de Dios y a las necesidades del pueblo a él confiado y, con ello,
al mandato del Obispo. Aqui se precisa un serio discernimiento
evangélico que lleve, si se ve necesario, a la correccion fraterna u otro
camino sugerido por la solicitud pastoral.

e) El desafio del celibato. Vivir el celibato en medio de nuevos estimulos en una
sociedad permisiva y las tensiones de la vida pastoral, en vez de
favorecer el crecimiento y la maduracion de la persona, puede provocar
una regresion afectiva, que empuje a buscar compensaciones, limitando e
incluso impidiendo el ejercicio de la paternidad sacerdotal y de la caridad
pastoral. En este sentido, habria que buscar la solucion més adecuada,
teniendo en cuenta la magnitud del problema, cultivando el celibato
como un don a pedir cada dia, su integracion en todas las dimensiones de
la vida y el acompafiamiento.

f) La entrega total al propio ministerio: con el paso del tiempo, el cansancio, el
natural decaimiento fisico y la aparicion de los primeros problemas de
salud, los conflictos, las desolaciones respecto a las expectativas
pastorales, el peso de la rutina, las dificultades para cambiar y otros
condicionamientos socio-culturales, podrian debilitar el celo apostolico y
la generosidad en la entrega al ministerio pastoral. Es importante aqui
afrontar los fracasos y saber integrarlos potenciando la dimension
espiritual del ministerio y crecer en la humilde conciencia de que su
fecundidad no se mide s6lo por los resultados obtenidos sino sobre todo
por la fidelidad a la mision confiada.

Todas estas cuestiones descritas, exigen un discernimiento veraz, con el fin de
buscar las soluciones mas adecuadas, para cada caso en particular.

c) La experiencia de la fragilidad y el silencio para la sabiduria: los sacerdotes mayores

368. Es otro momento singular de la vida del presbitero, el tiempo en que comienzan
a percibirse las limitaciones y del envejecimiento. Van disminuyendo las facultades
de la persona. Se corre el peligro de caer en la tristeza por dos razones
fundamentales: la pena por el tiempo perdido y la sensacién de que la vida es breve.
Estos y otros sintomas reducen la conciencia de sentirse validos y la ilusion en la
entrega.

369. Es tiempo privilegiado para cuidar: el sosiego en el ritmo de la actividad,
aprender a envejecer acompasando mejor interioridad y exterioridad, desde la
conviccion del Apdstol: «aungque nuestro hombre exterior se vaya desmoronando,
nuestro hombre interior se va renovando dia a dia» (2 Cor 4,16); asimilar la

129



situacion asumiendo una forma nueva de servicio eclesial; y cultivando el silencio

que hace crecer en la sabiduria®®.

370. Llegado el tiempo de la jubilacion pastoral, con todas las dificultades para
aceptarla por el ocultamiento social que supone, se percibe la soledad familiar y se
hace mas real y habitual la perspectiva de la muerte. Se ha de evitar que resulte un
momento de disminucion de estima personal, de tristeza o de nostalgia. Para ello se
debe favorecer la relacién del presbitero con su familia, con los sacerdotes mas

jovenes o con otros hermanos en el preshiterio®*.

371. A cualquier edad puede suceder que un sacerdote necesite asistencia a causa de
alguna enfermedad. Los sacerdotes ancianos y enfermos ofrecen, a la comunidad
cristiana y al presbiterio, su testimonio, y son un signo eficaz y elocuente de una vida
entregada al Sefior hasta el final. Es importante que continGen sintiéndose parte
activa en el presbiterio y en la vida diocesana, también a través de las frecuentes
visitas de sus hermanos preshiteros y de su solicita cercania®?. Las iniciativas de
sostenimiento presbiteral que surgen entre sacerdotes que ejercen el ministerio en la
misma zona o0 en un mismo ambito pastoral, ofrecen oportunidades véalidas en este

sentido®:.

3. Modos de fraternidad presbiteral en la formacion permanente

372. Las formas concretas en las que se manifiesta entre los presbiteros la fraternidad
sacramental han de ser propuestas a los seminaristas desde la formacion inicial. La
fraternidad presbiteral manifiesta la caridad pastoral y representa el primer espacio
en el cual esta puede desarrollarse. Todo esto se alcanza con la ayuda del Espiritu
Santo y con un combate espiritual personal que purifique constantemente al
sacerdote de toda forma de individualismo. Son dignas de ser destacadas y
potenciadas®*:

a) La asistencia a momentos significativos en la vida del presbiterio: el
«nacimiento» de un sacerdote en su ordenacion, la muerte de un
sacerdote en la participacion de las exequias, los encuentros con motivo
de fiestas sacerdotales (S. Juan de Avila, Jesucristo Sumo y eterno
Sacerdote, efemérides de los compaiieros...), la celebracion litargica de
la Misa Crismal en la Catedral, etc. son momentos que han de ser
adecuadamente preparados Yy promovidos entre los sacerdotes
diocesanos.

b) Los encuentros fraternos: organizados en ocasiones por la iniciativa
de los mismos sacerdotes, o establecidos de manera sistemética a nivel
arciprestal o diocesano, para orar, leyendo comunitariamente la Palabra
de Dios en alguna forma de lectio divina, profundizar en algun tema
teol6gico o pastoral, compartiendo los deberes ministeriales ayudandose

%0 cf, SDD, p.10.
%1 Cf. PO 8,b.

%2 Cf. RFIS 85.

%53 Cf. RFIS 86.

%% Cf. RFIS 87-88.

130



0, s6lo pasando tiempo juntos. En sus diversas formas, estos encuentros
constituyen la expresion mas simple y difundida de la fraternidad
sacerdotal. Es muy recomendable promoverlos, pues los sacerdotes se
benefician cuando se encuentran.

c) La direccion espiritual y la confesion sacramental: La fraternidad
sacramental se transforma en valiosa ayuda mutua cuando toma forma de
direccidn espiritual y de la confesion, que los presbiteros buscan entre si.
La regularidad de este tipo de encuentros facilita que se mantenga viva la
atencion de los sacerdotes hacia la perfeccion espiritual de la cual deriva
una mayor eficacia de su ministerio®.

d) Los ejercicios espirituales: Tienen una importancia fundamental para
la vida del sacerdote ya que conducen al encuentro personal con el Sefior
en el silencio y el recogimiento. Son un tiempo privilegiado de
discernimiento personal y apostdlico, Util para una revision progresiva y
profunda de la vida. Cuando se organizan comunitariamente favorecen
una méas amplia cercania y refuerzan la comunion fraterna. Los Ejercicios
Espirituales organizados por la diocesis han de ser promovidos con
intensidad y hasta exigidos caritativamente por su extraordinaria
importancia para la vida discipular y para la configuracion del presbitero
con Cristo.

e) La mesa coman: compartiendo los alimentos, los presbiteros aprenden
a conocerse, escucharse y apreciarse entre si, gozando también de la
oportunidad de un provechoso y amistoso intercambio. Puede ser un
compartir la mesa de manera ordinaria los sacerdotes pertenecientes a
una zona pastoral, o de manera extraordinaria como ocasion de un
encuentro fraterno.

f) Lavida comdn: sea por iniciativa personal, por necesidad pastoral, por
costumbre o por disposicion a nivel local, algunos presbiteros viven en
comun. Vivir juntos ayuda a los presbiteros a crecer en la comunion
eclesial mediante la oracion comunitaria, la meditacion de la Palabra de
Dios y otras ocasiones para la formacion permanente. La vida comun
ayuda a sostener el equilibrio afectivo y espiritual de quienes participan
en ella y promueve la comunidn con el Obispo.

g) Las asociaciones sacerdotales: tienden a favorecer la unidad de los
presbiteros entre si, con el resto del presbiterio y con el Obispo. Algunos
sacerdotes pertenecen también a los nuevos movimientos, dentro de los
cuales encuentran un clima de comunién y reciben estimulo para una
continua renovacién misionera; otros viven una consagracion personal en
los Institutos Seculares que tienen una nota especifica de diocesaneidad,
sin estar habitualmente incardinados en ellos. Todo ello debe ser
adecuadamente valorado y equilibradamente vivido para que construya y
no rompa la experiencia de la fraternidad de todo el presbiterio
diocesano.

%% Benedicto X VI, Discurso a los participantes en la plenaria de la Congregacion para el clero (16
de marzo de 2009).

131



h) Las sesiones de formacion teoldgico-pastorales: en algunas diocesis
viene teniendo mucha acogida la organizacion de sesiones de formacion
teoldgico-pastorales en un espacio comun, que favorece la
contemplacién, incluso fisica, de la formacion como un proceso
permanente que comienza en la formacién inicial y se prolonga a lo largo
de toda la vida. Estas sesiones, de diversa periodicidad, deben ser
programadas con atencion y llevadas a cabo de manera que incluyan la
presentacion de temas vinculados con todas las dimensiones formativas,
un enriquecedor dialogo entre los presbiteros y pautas para la ulterior
profundizacion personal.

i) Promover la formacion especifica de algunos sacerdotes: el Obispo
diocesano, conociendo la capacidad y las inquietudes personales de los
sacerdotes y las necesidades de la Iglesia particular, ha de alentar y
posibilitar dicha formacion especifica, sea en estudios eclesiasticos o de
indole civil, que enriquece el presbiterio diocesano y es un instrumento
muy Util para renovar la formacion permanente.

132



j) VI. LOS AGENTES DE LA FORMACION

373. La formacién sacerdotal es obra de la gracia de Dios que llama a través de la
comunidad eclesial posibilitando y reclamando en el llamado una respuesta libre y
amorosa que va creciendo y madurando en el tiempo. Dios Trinidad, la Iglesia en sus
distintos miembros y el propio candidato son, pues, cada uno en su medida, agentes

protagonistas del proceso formativo®®.

1. La Santisima Trinidad, agente principal

374. «El principal agente de la formacion sacerdotal es la Santisima Trinidad, que
modela a cada seminarista segun el designio del Padre, por medio de la presencia
de Cristo en su palabra, en los sacramentos y en los hermanos de la comunidad, a
través de la multiforme accion del Espiritu Santo»™’. Asi lo muestra la sugerente
imagen biblica de la arcilla en las manos del Alfarero (cf. Jer 18,1-10; Is 64,7) que
fue utilizada ya por los santos Padres para expresar el camino de la iniciacion
cristiana. En ella el cristiano llega a ser un «hombre nuevo» descendiendo al «seno
de la Iglesia», «taller de la Trinidad», donde el Padre va plasmando en él por el
fuego de su Espiritu los rasgos filiales de Jestis®®®. Este don, comin a todos los
cristianos, se prolonga y concreta de forma propia en la formacion sacerdotal. Esta
no depende s6lo de nuestras actividades y programas sino ante todo de la accion de
Dios Padre que, como buen Alfarero, modela la arcilla de la humanidad del
candidato con el Espiritu Santo quien, como el agua, va haciéndola permeable a su
divina accion venciendo resistencias, sanando heridas y dinamizando el seguimiento,
y al mismo tiempo, como sello, va configurandola con la forma de Cristo buen
Pastor, Maestro, Sacerdote, Siervo y Esposo de su Pueblo. Dios trino es asi «el
artesano paciente y misericordioso de nuestra formacion sacerdotal» en un «trabajo
que dura toda la vida»>*®.

375.Esto supone que todos los agentes de la formacidon, cada uno segun su
responsabilidad, bajen cotidianamente a la alfareria (cf. Jer 18,2-3) siendo dociles
instrumentos del Dios alfarero®® con el influjo del Espiritu. No hay auténtica labor
formativa para el sacerdocio sin el influjo del Espiritu del Hijo que da luz y fuerza en
el discernimiento de la vocacién ministerial animando todo su itinerario®®. En este
sentido, la tarea principal de todo agente formador es «secundar» esa prioritaria y
precedente accion divina. Su dignidad y responsabilidad radica en ser para el

candidato «visible representante de Cristo» y de su Cuerpo que es la Iglesia®®.

>0 Cf. RFIS 34,b.

" RFIS 125.

%8 Cf. Tertuliano, De baptismo VI,2; Basilio de Cesarea, De Spiritu Sancto XI1,28 (BPa 31,150-151);
Didimo de Alejandria, De Trinitate 11,13; Ambrosio de Milan, De Sacramentis 1,18-19 (BPa 65,77-
78).

% Francisco, Discurso a los participantes en el Congreso Internacional organizado por la
Congregacion para el Clero (7 de octubre de 2017).

%0 Cf, Liturgia de las Horas, Himno de laudes del Jueves de la Il Semana («Alfarero del hombre»).
%L Cf. PDV 65,c.

%2 Cf. PDV 65,c.

133



376. Siendo la vocacion sacerdotal «don y misterio», esta crece y se consolida
recibiéndola de su Donador y abriéndose siempre de nuevo a la realizacion concreta
de su designio®®. Por eso, todo candidato al ministerio ordenado ha de vivir desde la
conciencia humilde — como se le recuerda ya desde el rito de admision — de que el
Sefior, que comenzd la obra buena, la llevara a su plenitud en él (cf. Flp 1,6)°*.
«Dejarse hacer» por Dios implica ponerse cada dia en sus manos, evitando la
tentacion de la comoda rutina que paraliza, de la rigidez en los propios esquemas que
impide la apertura a las sorpresas de Dios, de la autosuficiencia que no se deja
ayudar o de la presuncion de considerarse obra ya concluida>®. Tal disposicién exige
el desarrollo de actitudes fundamentales durante el proceso formativo como la
humildad, la transparencia, la escucha de la Palabra, la atencion a los signos de Dios
en uno mismo, en la comunidad eclesial o en el mundo, la busqueda de la voluntad
concreta de Dios en la propia vida, la disponibilidad o la «docibilidad» como
docilidad activa que se traduce en obediencia.

377. Laaccion formadora del Dios trino alcanza su culmen mas expresivo y eficaz en
el sacramento del orden®®, por el que el candidato es consagrado mediante su
Espiritu configurandole para siempre con Cristo Siervo, buen Pastor y cabeza de la
Iglesia para que actle en su persona, lo represente ante su Pueblo y continde su
mision salvadora en el mundo. Al mismo tiempo, el sacramento se convierte para el
ordenado en fuente permanente de un ministerio y de una vida que han de ser
transformados cada vez mas por el don recibido. Formarse para el sacerdocio no es
prepararse solo para el ejercicio de una «funcién» u «oficio» sino para la recepcion
de un «sacramento» en el que se manifiesta la «audacia de Dios» que «se vale de un
hombre con sus limitaciones para estar, a través de él, presente entre los hombres y
actuar en su favor». Si el sacramento del orden representa ante la Iglesia la prioridad
y precedencia de la accion de Dios pues «hace lo que ningln ser humano puede
hacer por si mismo®®’, formarse para recibirlo, ejercerlo y vivirlo ha de acentuar
siempre dicha precedencia.

2. La Iglesia, sujeto comunitario de la formacion

378. La llamada interior del Espiritu ha de ser reconocida por la Iglesia®®. Esto exige
una «reciproca escucha y cooperacion» entre todos los miembros de la comunidad
eclesial®™®. La Iglesia es un misterio de «convocacién» (ekklesia) a la santidad®’, que
se concreta después en las distintas vocaciones de vida segun la diversidad de los

%83 Cf. S. Juan Pablo 11, Don y misterio, Madrid 1996.

*%% PR, Apéndice 11, n. 10.

%% Cf. Francisco, Discurso a los participantes en el Congreso Internacional organizado por la
Congregacion para el Clero (7 de octubre de 2017). Las tentaciones de los agentes de la formacion
son analogas a las tentaciones de los agentes de la evangelizacidn indicadas por Francisco en EG 76-
1009.

%6 RFIS 34,b: «la vocacién sacerdotal tiene su origen en un don de la gracia divina, que se hace
concreto después en la ordenacién sacramental».

%7 Benedicto XV, Homilia en la clausura del Afio sacerdotal (11 de junio de 2010).

%8 Cf. PDV 65,d; RFIS 34,b.

%9 Cf. RFIS 125.

0 Cf. 1 Tes 4,3; 1 Cor 1,1-2; 2 Cor 1,2; Ef 1,4; 4,1 et passim.; LG 11; 39-42; GeE 10-34.

134



miembros del tnico Cuerpo de Cristo®’*. Toda vocacién nace, crece y se desarrolla
en la Iglesia, también la vocacion presbiteral. Un rasgo especifico del ministerio
ordenado es actuar «en nombre de toda la Iglesia» y al servicio de la edificacion de
todo el Cuerpo. Por ello, «la Iglesia como tal es el sujeto comunitario que tiene la
gracia y la responsabilidad de acompafiar a cuantos el Sefior Ilama a ser sus
ministros en el sacerdocio»®’?. La formacién presbiteral es, pues, una tarea y
responsabilidad eclesial.

379. Ahora bien, en cada Iglesia particular subsiste y se realiza la Gnica Iglesia de
Cristo, una, santa, catélica y apostélica®”. De ahi que la referencia a la Iglesia local
de pertenencia sea «el contexto imprescindible del proceso formativo. La Iglesia
local representa, al mismo tiempo, el lugar en donde las reglas del discernimiento
vocacional encontraran aplicacion y donde se valoran los progresos realizados por
los individuos hacia la madurez humana y cristiana requerida para la ordenacion
presbiteral»°"*. La diocesaneidad forma parte de la identidad y espiritualidad
presbiteral®”. Toda la formacion sacerdotal es, asi, expresion de la maternidad de la

Iglesia particular®’®.

380. La maternidad de la Iglesia particular en la formacion sacerdotal se ha de
expresar en la corresponsabilidad como participacion activa y efectiva de todos sus
miembros, cada uno segun su modo y competencia propios, a lo largo todo el
proceso. Asi aparece ya en el Nuevo Testamento donde la entera comunidad

cristiana, consciente de los criterios para la eleccidn de sus ministros®’, propone,

ora, discierne, envia y sostiene a los colaboradores de los apéstoles en su mision®"®.
Si al presbitero no solo se le confia una porcion del pueblo de Dios sino que él
mismo es confiado al pueblo de Dios que lo forma permanentemente®”®, esta
responsabilidad de todo el pueblo de Dios se extiende también a la formacion inicial
de sus futuros pastores, como proceso unitario y a la vez complejo que necesita la

atencién de diversos agentes.

381. «Los miembros de la comunidad diocesana son corresponsables de la
formacion presbiteral en diversos niveles, modos y competencias: el Obispo, como
Pastor responsable de la comunidad diocesana; el presbiterio, como ambito de
comunion fraterna en el ejercicio del ministerio ordenado; el equipo formador del
Seminario, como mediacion espiritual y pedagdgica; los profesores, ofreciendo el
apoyo intelectual que hace posible la formacion integral; el personal administrativo,
los profesionales y los especialistas, con su testimonio de fe y de vida y su

>’L Cf. Rom 12,4-8; 1 Cor 12-13; Ef 4,6-16; PDV 19-20.

> PDV 65,a.

°"3 Cf. RFIS 126; LG 8; 23; CIC 368; DI 18-19.

> RFIS 126; cf. RFIS 60,a (sobre su acentuacion en la etapa propedéutica).

> Cf. Francisco, Discurso a los sacerdotes de la didcesis de Caserta (26 de julio de 2014); RFIS 71.
"8 Esto se expresa bellamente dentro del rito de ordenacién cuando al presentar al candidato, tras
consultar al pueblo cristiano, es «la santa Madre Iglesia» como comunidad fraterna quien pide al
Obispo como padre su ordenacion. Cf. PR 122;150.

7 Cf. Heh 1,21-22; 1 Pe 5,1-5; 1 Tim 3,2-7; 2 Tim 2,24-26; Tit 1,5-9.

*’8 Cf. Hch 1,12-26; 6,1-7; 9,1-31; 13,1-3; 14,21-28; 18,23-28.

" Cf. Francisco, Discurso a los participantes en el Congreso Internacional organizado por la
Congregacion para el Clero (7 de octubre de 2017).

135



competencia; finalmente los propios seminaristas como protagonistas del proceso de
maduracion integral, junto con la familia, la parroquia de origen y, eventualmente,

las asociaciones, movimientos u otras instituciones eclesiales»°®,

3. El Obispo diocesano

382. El Obispo es «el primer responsable de la admision al Seminario y de la
formacion para el sacerdocio»®'. Esta responsabilidad se expresa en la eleccion del
Rector, del equipo de formadores y de profesores; en la elaboracion y aprobacion de
los estatutos, el reglamento y el proyecto formativo del Seminario; y en la cercania
paterna respecto a los seminaristas.

383. Respecto a los formadores y profesores corresponde al Obispo:

« escoger los méas aptos de que disponga;

« acompafar con «prudente cercania» al equipo de formadores, a través
de los cuales él actta ordinariamente en el Seminario;

« mantener frecuentes contactos con ellos, a nivel personal o en equipo,
como «signo de confianza», para escucharlos y animarlos en su
delicada tarea, «permitir que entre ellos reine un espiritu de plena
armonfa, comunioén y colaboracién»®?, dialogar entre si en orden a
abordar con unidad de criterios de pensamiento y de accion la
formacion de los futuros pastores y supervisar la marcha de dicha
formacion®®;

« revisar y actualizar con frecuencia el estatuto, reglamento y proyecto
formativo del Seminario;

« compartir con el equipo formador la responsabilidad de las decisiones,
respetando con delicadeza la complejidad de los procesos de
maduracion vocacional y prestando diligente atencion para no ejercer
su propia autoridad desacreditando en la préactica al Rector y a los
demés formadores en lo referente a la admision, el discernimiento de
la vocacién o el proceso formativo de los candidatos*;

« velar por su preparacion inicial y permanente en los institutos, cursos y
reuniones periddicas que se organicen con este fin en el ambito
regional, nacional o internacional.

384. Es responsabilidad del Obispo discernir sobre la posibilidad y conveniencia de
mantener el Seminario en su diocesis, teniendo en cuenta las circunstancias
eclesiales, el nimero de seminaristas, formadores y profesores, asi como las
estructuras competentes para garantizar la existencia de una comunidad formativa
suficiente que cumpla adecuadamente los objetivos expuestos en este Plan de
formacién. En caso contrario, consultadas las correspondientes instancias diocesanas

0 RFIS 127.

%L RFIS 128,a.

%52 AS 89; RFIS 128,b.

%83 Cf. OT 5; PDV 66; DPFS 18.

%8 Cf. RFIS 128,b: «Por el bien de la Iglesia conviene tener presente que la caridad pastoral, en
todos los niveles de responsabilidad, no se ejercita admitiendo a cualquier persona al Seminario, sino
ofreciendo una orientacion vocacional ponderada y un proceso formativo validos.

136



y en didlogo con los Obispos de la Provincia eclesidstica o de la Conferencia
episcopal, «conviene buscar una solucién adecuada» enviando a los seminaristas un
Seminario interdiocesano o al Seminario de otra Iglesia particular®®. En estos casos,
salvado el estatuto propio de un tipo u otro de Seminario, los presupuestos necesarios
para una buena gestion de la actividad formativa son: el didlogo entre los Obispos
interesados, el acuerdo entre ellos sobre un proyecto y metodologia formativos
claros, las responsabilidades bien definidas, la confianza en los formadores de dicho
Seminario y el cuidado de una conveniente continuidad y estabilidad en las
directrices y decisiones formativas. En cualquier caso, la comunién entre los
Obispos, manifestada en el trabajo en comdn, el dialogo, la superacién de visiones o
intereses limitados a la propia didcesis, la toma de decisiones compartidas para poner
en marcha juntos buenes itinerarios formativos y preparar formadores a la altura
debida, son muy importantes en orden a un ejercicio mas eficaz de su
responsabilidad sobre la formacién de los futuros ministros en el momento actual®®.

385. Respecto a los candidatos, la responsabilidad formativa del Obispo exige que los
«visite con frecuencia y, en cierto modo, “esté” con ellos»*®’ mostrandose hacia
ellos como un «verdadero padre en Cristo»®®, sabiendo establecer un dialogo
confiado con los seminaristas para facilitar su apertura sincera, conociéndolos
personalmente como a hijos (su vocacion, personalidad, piedad y capacitacion), con
vistas a conferirles un dia las sagradas ordenes, preocupandose por sus necesidades
en el proceso formativo y supervisandolo con cuidado®®. «La presencia del Obispo
tiene un valor particular, no s6lo porque ayuda a la comunidad del Seminario a vivir
su insercion en la Iglesia particular y su comunion con el Pastor que la guia, sino
también porque autentifica y estimula la finalidad pastoral, que constituye lo
especifico de toda la formacién de los aspirantes al sacerdocio. Sobre todo, con su
presencia y con la co-participacion con los aspirantes al sacerdocio de todo cuanto
se refiere a la pastoral de la Iglesia particular, el Obispo contribuye
fundamentalmente a la formacién del “sentido de Iglesia”, como valor espiritual y

pastoral central en el ejercicio del ministerio sacerdotal»*®.

386. «Las celebraciones litargicas presididas por el Obispo en la catedral manifiestan
el misterio de la Iglesia y hacen visible la unidad del pueblo de Dios»***. Por ello,
salvaguardando siempre las tareas formativas del Seminario, serd conveniente que
los seminaristas participen en los momentos mas significativos del afio litdrgico y de
la vida diocesana. Esta vinculacién con la didcesis ha de cuidarse singularmente en
aquellos casos en los que los seminaristas se forman fuera de ella, en el Seminario de
otra Iglesia particular o en un Seminario interdiocesano.

%% Cf. RFIS 188; CIC 237,1-2.

%% Cf. Francisco, Discurso a los participantes en el Congreso Internacional organizado por la
Congregacion para el Clero (7 de octubre de 2017); DFSJ 163.

7 PDV 65,d.

8 Cf. OT 5.

%89 Cf. RFIS 128,b; CIC 259,2.

>0 PDV 65,e.

L RFIS 128,d; cf. SC 41.

137



4. El presbiterio diocesano

387. El presbiterio diocesano también tiene una responsabilidad formativa semejante
a la ofrecida por los padres en una familia. Dicha responsabilidad es un aspecto de la
radical «forma comunitaria» del ministerio presbiteral y de su ejercicio®®?, ya que el
Seminario puede ser considerado como el «presbiterio en gestacion» dentro de una
didcesis. Por ello, el presbiterio «permanezca en comunién y sintonia profunda con
el Obispo diocesano, compartiendo la solicitud por la formacion de los candidatos,
cada uno segdn su responsabilidad propia»°®. Para ello foméntese en el presbiterio
la oracion personal y comunitaria, el interés y afecto sincero, la cercania, el apoyo de
todo tipo y la disponibilidad generosa a favor del Seminario y la pastoral vocacional.
Las modalidades para su ejercicio pueden ser variadas, dependiendo de las
caracteristicas propias del presbiterio de la Iglesia particular, de cada una de las
etapas formativas o de las directrices del propio Seminario. Del clima interno del
presbiterio depende en buena medida la calidad de la formacion sacerdotal en todas
sus etapas.

388. Cada presbitero debe preocuparse por suscitar, acompafiar y discernir las
vocaciones sacerdotales como parte de su mision pastoral en comunion con la
pastoral vocacional de la diocesis, y debe ser consciente de su responsabilidad
formativa propia en el trato con los seminaristas; particularmente el parroco de su
comunidad de origen o el presbitero a quien se le pide una colaboracion precisa en
alguna dimension o etapa de su proceso formativo (en la préctica pastoral, el
acompafiamiento espiritual, etc.), cooperando leal y generosamente con el equipo
formador mediante un didlogo frecuente, franco y sincero, respetando y secundando
sus orientaciones y evitando siempre cualquier proceso formativo paralelo. No
obstante, todo presbitero contribuye fraternalmente a la formacion sacerdotal
principalmente con su forma de ejercer «con humildad y amor» el ministerio pastoral

y con su ejemplo de vida sencillo y entregado®*.

5. Los propios seminaristas

389. La llamada de Dios mediante la Iglesia al ministerio presbiteral se dirige a cada
uno en particular, que ha de responder personalmente a ella con libertad y total
entrega™®. Por eso, cada seminarista es «protagonista necesario e insustituible» de

su propia formacion>*® y el «primer y principal responsable» de la misma®®”.

%2 Cf. PDV 17,a.

*% RFIS 129.

%% Cf. PR 152 (promesas del elegido); 159 (plegaria de ordenacién); cf. 1 Pe 5,2-3.

% Asi aparece en todos los relatos de vocacién en la Escritura hasta la llamada de Jesls a sus
discipulos para ser sus apostoles, por su nombre, suscitando y reclamando su respuesta personal libre
y amorosa a la eleccion precedente, misteriosa y libre del amor de Dios por cada uno (cf. Mc 3,13-19
glg)ar.); cf. PDV 36-37.

% Cf. RFIS 53; PDV 69,a: «toda formacion — incluida la sacerdotal — es, en definitiva, auto-
formacién. Nadie nos puede sustituir en la libertad responsable que tenemos cada uno como
personas.

> RFIS 82; 130.

138



390. Esta responsabilidad se ejercita en un camino de constante crecimiento en el
ambito humano, espiritual, intelectual, pastoral y comunitario, teniendo en cuenta su
historia personal y familiar. Para ello ha de cultivar a un tiempo, por un lado, una
atencion permanente sobre si mismo para conocerse y aceptarse en el propio
misterio, discerniendo e integrando progresiva y armonicamente sus cualidades y
fragilidades®®®, y por otro lado, un «salir de si mismo» hacia Dios y hacia los
hermanos: hacia Dios, cooperando cada vez méas con la accion formativa del Espiritu
en él que le permitird realizar esa delicada «sintesis interior, serena y creativa»,
reconduciendo a Cristo — modelo perfecto de hombre y de pastor — todos los aspectos
de su personalidad®™®; y hacia los hermanos, acogiendo con gratitud y docilidad

todas las mediaciones humanas de las que el Espiritu se sirve para formarle y

ofreciendo su colaboracién personal, trasparente, convencida y cordial con ellas. Asi

la accién de dichas mediaciones resultard verdaderamente eficaz para é1°°. Esta
salida hacia los hermanos va ligada ademas al derecho de los fieles que en el futuro

le seran confiados, motivacién importante de la propia responsabilidad formativa®®.

391. En este «salir de si» cada seminarista es también corresponsable del proceso
formativo de sus comparieros en la comunidad del Seminario como lo sera en el
futuro de la formacion permanente de sus hermanos en el presbiterio. Para ello
cuidara especialmente la oracion por cada uno, la atencién al otro especialmente al
mas pequefio 0 al mas débil, el didlogo sincero, la disponibilidad para ayudar a los
demas, la servicialidad humilde, la practica de la correccion fraterna, la participacion
en la programacion comunitaria, el contraste con los formadores sobre la vida
comunitaria, la ejemplaridad de vida, en definitiva, todo aquello que favorezca «la
creacion y mantenimiento de un clima formativo coherente con los valores
evangélicos» y con la vida y el ministerio preshiteral®®. De esta forma cada

seminarista dentro de la comunidad y ésta, como tal, es formativa®®.

392. Por tanto, ser protagonista y responsable de la propia formacion es lo contrario
de la autorreferencialidad y de la autosuficiencia pero también de la pura pasividad y
del simple cumplimiento externo. Se trata de un delicado equilibrio entre la busqueda
personal y esforzada de la voluntad concreta de Dios y el dejarse moldear por El a
través de los otros en la Iglesia, entre la ruta Unica personal que cada uno esta
Ilamado a recorrer y el itinerario comunitario institucional trazado para todos, entre
lo interior y lo exterior. De hecho, durante el proceso formativo se espera que en los
seminaristas individual y comunitariamente la fidelidad en lo exterior ayude a una
mayor interiorizacién y el cuidado de lo interior se vaya traduciendo visiblemente en
un «estilo de vida auténticamente sacerdotal», en la humildad y el servicio, signo de

la opcién madura por emprender un singular seguimiento de Cristo®®,

% Cf. RFIS 28.

%% Cf. RFIS 29.

%00 Cf. PDV 69,b; RFIS 53.

%L Cf. RFIS 29.

%92 RFIS 130.

%03 Cf. RFIS 90.

804 Cf. RFIS 131. Cf. S. Benito, Regula XIX,7 («ut mens concordet voci nostrae»); S. Gregorio
Magno, Regla Pastoral 11, praef. (BPa 22,71) sobre el equilibrio en la vida del pastor.

139



393. En palabras del papa Francisco: «Para ser protagonista de la propia formacion,
el seminarista o sacerdote tendra que decir “sies”y “noes”: mas que el ruido de las
ambiciones humanas, preferira el silencio y la oracion; més que la confianza en sus
obras, se abandonard en manos del Alfarero y en su creatividad providencial; mas
que por esquemas preconcebidos se dejara guiar por una inquietud saludable del
corazén, de modo que oriente su ser incompleto hacia la alegria del encuentro con
Dios y con los demés. Mas que el aislamiento, buscara la amistad con los hermanos
en el sacerdocio y con su gente, sabiendo que su vocacion nace de un encuentro de

amor: con JesUs y con el Pueblo de Dios»®®.

6. El equipo de formadores
a) Equipo de formadores, comunidad formativa

394. El equipo de formadores, «se compone de presbiteros elegidos y bien
preparados, encargados de colaborar en la delicada mision de la formacién
sacerdotal»®®®, que cumplen con la funcién de atender al proceso formativo del
Seminario y que conviven con los seminaristas como en una auténtica fraternidad
apostolica.

395. El equipo de formadores, que esta presidido por el Rector, ha de constituirse con
sacerdotes que estén debidamente capacitados para el cometido que se les
encomienda®®’, pues de la idoneidad de los formadores depende en buena medida la
eficacia de la formacién inicial®®:;

- que sean hombres de fe firme, bien motivada y fundada, vivida en
profundidad, de modo que se transparente en todas sus palabras y
acciones, y que eduquen méas por lo que son que por lo que dicen®®;

- que estén dotados de suficientes cualidades personales, entre ellas la madurez
afectiva®™®, buena y sélida preparacion doctrinal, conveniente y probada
experiencia pastoral, honda formacién espiritual y cualificacion
pedagdgica singular para el ejercicio de su tarea educativa®’ y para
llevar a cabo una formacion integral y gradual en las situaciones
concretas;

- que valoren esta funcion educativa especifica como una forma plenamente
valida de realizacion de su ministerio presbiteral;

- que vivan con entusiasmo Yy realismo su condicién presbiteral en la Iglesia y
en el mundo de hoy, y presten una atencion positiva y critica a la cultura

contemporéanea®*?;

8 Francisco, Discurso a los participantes en el Congreso Internacional organizado por la
Congregacion para el Clero (7 de octubre de 2017).

005 RFIS 132.

%07 Cf. DPFS 25.

%08 Cf. OT 5,a.b.

%09 Cf. DPFS 26; 27.

®19 Cf. DPFS 35.

®lL Cf. OT 5,a; DPFS 34ss.

®12 Cf. DPFS 41.

140



- que acepten responsablemente las lineas béasicas y la forma concreta que el
obispo determine en lo que se refiere a la formacion de los futuros
presbiteros®®;

- que tengan capacidad de colaboracion y corresponsabilidad con el Obispo, el
equipo de formadores y el resto de los agentes de la formacién en la
consecucién del proyecto formativo®;

- Que estén abiertos a aprender, tengan capacidad para la escucha empatica, el
didlogo y la comunicacién, sepan aceptar las criticas y observaciones,
estén dispuestos a corregirse y tengan profunda libertad interior®*®;

- que revisen periédicamente, a nivel individual y en el equipo formador, el
quehacer que se les encomienda y se esfuercen por renovarse y
capacitarse cada dia mas mediante una adecuada y actualizada formacién
con vistas a ejercerlo con mayor eficacia;

- que, como verdaderos formadores de comunidad, sepan promover la
corresponsabilidad y la participacion de los seminaristas en el proceso

formativo®2®,

396. El equipo de formadores «no responde solamente a una necesidad institucional,
sino que es, ante todo, una verdadera y propia comunidad educativa, que ofrece un
testimonio coherente y elocuente de los valores propios del ministerio
sacerdotal»®’. Es un caso tipico de equipo sacerdotal al servicio de una pastoral
conjunta. En cuanto tal, debe ser para los aspirantes al sacerdocio signo y ejemplo de
una comunidad de vida que refleja el espiritu de la fraternidad apostélica, que los
seminaristas estan llamados a vivir en el presbiterio diocesano

397. Por todo ello, es «necesario que los formadores sean destinados exclusivamente
a este servicio, para que puedan dedicarse enteramente a él; por tanto, conviene que
vivan en el Seminario»®'®. Por otro lado, el equipo de formadores ha de encontrarse
regularmente con el Rector para orar, proyectar y revisar el proceso formativo del
Seminario y verificar periédicamente el crecimiento de cada uno de los
seminaristas®™®. Es conveniente ademas una cierta estabilidad en el tiempo del
equipo de formadores para garantizar la continuidad del proyecto formativo de los
seminaristas teniendo en cuenta la tradicion formativa de la propia Iglesia particular,

integrando sin rupturas las necesarias innovaciones y reformas®.

398. Formadores y seminaristas constituyen una misma y Gnica comunidad y las
relaciones entre unos y otros han de ser las que corresponden a una comunidad
cristiana. Los formadores son como los padres en una familia y han de mantener
siempre, con entrafias pastorales, unas relaciones cordiales y afectuosas con los
seminaristas, que no son meros destinatarios de su accion sino verdaderos hijos y

13 Cf. DPFS 33.

614 Cf. DPFS 30.

815 Cf. DPFS 34; 37-39; DFSJ 163.
816 Cf. OT 5,b; RFIS 90.

17 RFIS 132,b.

18 RFIS 132,a.

®1% Cf. RFIS 132,a.

620 cf. PDV 66,b.

141



hermanos a quienes sirven desde su ministerio pastoral. Los seminaristas respeten y
amen con sincero afecto a sus formadores viendo en ellos a sus primeros pastores,
padres, hermanos y amigos, que buscan continuamente el mayor bien para ellos.
Todos, pues, formadores y seminaristas, cada uno segin su funcion, comparten la
responsabilidad de programar, realizar y revisar la vida de la comunidad del
Seminario, de manera que se alcancen los objetivos que aquella persigue. Por ello, es
conveniente tener reuniones periddicas de programacion o revision comunitaria bien
por etapas o de toda la comunidad, segun la organizacion del Seminario.

399.  Segun el Cédigo de Derecho Canénico® el equipo de formadores minimo para
la conduccién de un Seminario esta constituido por un Rector y un Director
Espiritual. No obstante, el namero de formadores del equipo ha de guardar una
proporcién adecuada con el nimero de seminaristas®?, con la situacién y la
naturaleza concreta de cada Seminario, asi como con la organizacion del proyecto
formativo.

400. En Seminarios muy pequefios se ha de discernir sobre la sostenibilidad de la
comunidad del Seminario, sobre todo cuando falta un numero suficiente de
seminaristas o formadores competentes exclusivamente dedicados a esta tarea. En el
caso de Seminarios interdiocesanos o regionales se ha de garantizar un equipo de
formadores suficiente, procedente deseablemente de varias de las diocesis que lo
componen, capaces de trabajar en comunion, y siempre en coordinacion y unidad de
criterios formativos con los Obispos implicados y los responsables de la formacién
de los seminaristas en sus diocesis de procedencia. Este Gltimo criterio es también
importante en el caso de los seminaristas cuya formacion es confiada al Seminario de
otra didcesis. En los Seminarios grandes el equipo formador debe garantizar el

acompafiamiento personalizado®®.

401. En cualquier caso, el criterio fundamental para determinar el nidmero de los
formadores del equipo en cada Seminario es garantizar de forma realista la calidad
de la formacidon de los seminaristas segun las notas definidas por este Plan de
formacién: Unica, integral, comunitaria y misionera. Se pueden asi incluir en el
equipo un Vicerrector, otros Directores espirituales, un Economo y otros formadores,
como coordinadores de las distintas etapas o de las diversas dimensiones cuando las
circunstancias lo requieran.

b) El Rector

402.«El Rector es un presbitero que se distingue por su prudencia, sabiduria y
equilibrio, altamente competente, que coordina la actividad educativa en el gobierno
del Seminario»®**. Entre otras responsabilidades compete al Rector:

821 Cf. CIC 239.

622 Cf. RFIS 133.

623 Cf. DFSJ 163 sobre la «consistencia numérica de las comunidades de formacion».
624 RFIS 134.

142



- representar al Seminario ante la comunidad eclesial y ante las autoridades
civiles®®;

- en conformidad con la normativa de la Iglesia y en sintonia con las
disposiciones del Obispo, asegurar con fraterna caridad la unidad de
direccion del Seminario, estableciendo y fomentando una profunda y leal
comunién y colaboracion dentro del equipo formador, asi como entre
este, los profesores, seminaristas y demas agentes®?®;

- animar la elaboracion y aplicacién del proyecto integral de formacién o
itinerario formativo en comunién con el resto de formadores del equipo,
preocupandose por ofrecer los medios necesarios para el discernimiento
y la maduracién vocacional®*’;

- admitir, con los criterios y el consentimiento del Obispo, a los aspirantes que
desean ingresar en el Seminario, y discernir su continuidad a lo largo de
las distintas etapas del proceso formativo consultando a todas las
personas implicadas en su formacion;

- teniendo en cuenta al equipo formador, presentar ante el Obispo el escrutinio
pertinente antes de cada paso hacia las Ordenes sagradas, por escrito,
incluyendo la valoracion de los resultados de la etapa precedente y con
cuanta informacion considere oportuna para que pueda formarse el juicio
de idoneidad requerido®?®;

- en el caso de Seminarios interdiocesanos o en el Seminario que acoge
candidatos de otras didcesis, garantizar y coordinar la unidad del
proyecto, método y criterios de formacion, en dialogo con los Obispos
interesados y en comunion con los eventuales rectores o formadores de
las otras diocesis; en todo caso, presentar por escrito al Obispo del
seminarista un informe detallado sobre su juicio de idoneidad en cada
uno de los escrutinios establecidos, ademas del presentado por el Rector

o responsable de vocaciones de su didcesis de origen®.

403. En el cumplimiento de sus respectivas funciones todos deben prestar al Rector la
correspondiente obediencia de acuerdo con las hormas establecidas para la formacion
sacerdotal y el reglamento del Seminario. De igual modo, los formadores, profesores
y demaés agentes han de cooperar con el Rector para que los seminaristas observen

con fidelidad el proyecto formativo, las normas y el reglamento del Seminario®*.

c) El Vicerrector
404. «El Vicerrector debe poseer la necesaria idoneidad en el campo formativo, ...

demostrar cualidades pedagogicas sobresalientes, amor gozoso a Su Sservicio y
espiritu de colaboracion»®®!. Entre sus competencias destaca la cooperacion con el

625 Cf. RFIS 134; CIC 238,2; 260.
626 Cf RFIS 134; DPFS 43.

827 Cf. RFIS 10; 134; DFSJ 100.
628 Cf. RFIS 134; 203-204.

829 Cf. RFIS 204,b.

830 cf. CIC 260; 261,1.

831 RFIS 135.

143



Rector en su servicio formador, observando una prudente discrecion, y, en caso de
ausencia, hacer sus veces en la comunidad del Seminario.

d) El Director espiritual

405. Entre todas las funciones del equipo de formadores merece una atencion especial
la direccion espiritual pues es «uno de los medios privilegiados para acompafar a
cada seminarista en el discernimiento de su vocacion»®*. La direccion espiritual del
propio sacerdote —tan claramente recomendada por la Iglesia —depende en gran
medida de que desde seminarista haya vivido con seriedad la direccion espiritual
durante sus afios de formacion. De esta forma se capacitard experiencialmente para
ejercer mafiana la direccién y el acompafiamiento espiritual que van anejos a la
condicion de pastor del Pueblo de Dios. S6lo si uno es acompafiado podra acompafiar
bien a los demas por propia experiencia. La calidad de un acompafiamiento
espiritual, periddico y sistematico, es muy importante también para la eficacia de

todo el proceso formativo®®.

406. Por tanto, cuide el Rector con el equipo de formadores de que cada seminarista
tenga un director espiritual®®* desde su ingreso en el Seminario a quien pueda abrir
su conciencia humilde y confiadamente para caminar con mayor seguridad en el
seguimiento del buen Pastor. Al director espiritual incumbe «la responsabilidad del
camino espiritual de los seminaristas en el fuero interno»®®, orientando la
experiencia personal del seminarista en todo el acompafiamiento espiritual,
especialmente en lo que respecta al progreso en la vida de oracion y en el
discernimiento desde la conciencia de su vocacion de discipulo misionero de Cristo

en el sacerdocio ministerial.

407. «El Obispo elegira cuidadosamente presbiteros competentes y experimentados
para la direccion espiritual... EI Director o Padre espiritual debe ser un verdadero
maestro de vida interior y de oracion, que ayude al seminarista a acoger la llamada
divina y a madurar una respuesta libre y generosa»®® a la misma. Para ello el
Director espiritual deberéa tener las necesarias aptitudes, asi como haberse formado él
mismo en teologia espiritual y en otras ciencias para el conocimiento y guia de las
personas. EI Obispo designard a uno de los formadores del equipo como Director
espiritual de la comunidad, quedando sin embargo libres los seminaristas para
acudir, con conocimiento del Rector, a otros sacerdotes que hayan sido designados
también por el Obispo para dicha mision®’. Es recomendable que los directores
espirituales estén asignados para las distintas etapas, de modo que puedan acompafar
a los seminaristas de modo mas intenso en el crecimiento espiritual propio de los
objetivos de cada etapa.

832 RFIS 136.

833 Cf. RFIS 107,a.

834 cf. OoT 8.

835 RFIS 136,b.

838 RFIS 136,a.

837 Cf. RFIS 107,a; CIC 239,2; 246,4.

144



408. Entre sus competencias del «coordinador de la dimension espiritual»®®. Entre
sus competencias, realizadas siempre en sintonia con el resto del equipo de formador,

estan®®:

- asumir la responsabilidad de la orientacion unitaria de la comunidad en la
formacion espiritual;

- guiar, moderar y coordinar la vida litargica y los distintos ejercicios de
piedad del Seminario;

- coordinar la actividad de los deméas Directores espirituales, si los hubiere,
y de los eventuales confesores externos, a fin de asegurar la unidad de
criterios en el discernimiento de la vocacién y en la formacion espiritual;

- preparar el programa de los ejercicios espirituales anuales, de los retiros
mensuales, platicas, etc. asi como otras celebraciones durante el afio
litargico;

- cuidar especialmente la experiencia gozosa de la misericordia y del
espiritu penitencial en cada seminarista y en la comunidad. A esto ultimo
contribuiran notablemente las celebraciones penitenciales periddicas;

- estar a completa disposicion de los seminaristas para su atencion
espiritual individualizada en la marcha de la propia formacion. De ahi la
recomendacion de que, como el resto del equipo formador, viva en el
Seminario para garantizar un acompafiamiento realista, cercano y
contrastado;

- respetando la distincion de fueros, por su participacion solidaria en la
responsabilidad formativa®®, orientar en conciencia con suma prudencia
y discrecion al seminarista para que libremente trate y comunique al
Rector o al formador de etapa, para un mejor discernimiento vocacional,
aquellos temas delicados sobre su idoneidad;

- colaborar con el Rector y el resto de los formadores en la elaboracion y
aplicacion del proyecto integral de formacion;

- junto con el Rector, favorecer la formacion permanente de los Directores
espirituales.

409. El Seminario debe ofrecer, ademas de confesores ordinarios, la presencia regular
de otros confesores; y, quedando a salvo la disciplina del Centro, los candidatos
podran también acudir siempre a cualquier confesor tanto en el Seminario como
fuera de é1°**. En todo caso, para cuidar la unidad del proceso de direccién espiritual
del Seminario, se ha de evitar que un confesor u otro sacerdote llegue a asumir las
funciones de direccion espiritual sin haber sido designado como tal por el Obispo®*
y sin conocimiento del Rector.

838 RFIS 136,b.

839 Cf. RFIS 136,b.

840 cf. PDV 66,d.

841 Cf. CIC 240,1; RFIS 107,b.
842 Cf. RFIS 239,2.

145



e) Coordinadores de otras dimensiones de la formacion

410. Donde las circunstancias lo requieran y segun la organizacion del proceso
formativo, dentro del equipo alguno de los formadores podria asumir
respectivamente la coordinacion de la formacion humana, intelectual o pastoral de
los seminaristas.

411. El coordinador de la dimension humana promueve especificamente la creacion
de un clima comunitario propicio y provee los medios e instrumentos necesarios para
el proceso de maduracion humana, afectiva y relacional de los seminaristas, en
colaboracion y didlogo con otros agentes especificamente competentes en los
ambitos médico, psicologico, social, comunicativo, deportivo, etc. que no pertenecen

al equipo formador®*.

412. Cuando la organizacion de los estudios esta gestionada por el mismo Seminario
uno de los formadores podra ser el coordinador de la dimension intelectual, antes
llamado «prefecto de estudios». Entre sus competencias estan las siguientes®**:

- en coordinacion con el Rector y el resto de profesores, proyectar el plan
de Estudios del Centro, aprobado por la competente autoridad
eclesiéstica;

- acompafar y sostener a los profesores, poniendo especial cuidado en su
preparacion academica, fidelidad al Magisterio, capacitacion pedagdgica
y formacion actualizada;

- coordinar la secretaria de estudios y ser responsable de la gestion de la
biblioteca;

- en coordinacion con el equipo de formadores y el claustro de profesores,
promover otras actividades formativas mas alld de la estricta actividad
académica que potencien la dimension sapiencial de la teologia y el
didlogo critico con las maltiples expresiones de la cultura
contemporanea;

- acompafar, ayudar y alentar a los seminaristas en su dedicacion al
estudio de la filosofia y de la teologia, recordandoles la verdadera
motivacion pastoral de los mismos, evitando que la formacion intelectual
se reduzca al estudio de determinadas asignaturas para que pueda
interactuar con las otras dimensiones de la formacion en fecunda
integracion.

Cuando los seminaristas realicen sus estudios académicos en una Universidad o
Facultad eclesiastica, el coordinador de la dimensién intelectual, en estrecho
contacto con las autoridades académicas, hara seguimiento, verificando Ila
integracion de dichos estudios en todo el proceso formativo y completando

eventuales carencias®®.

843 Cf. RFIS 137.
844 Cf. RFIS 137,b.
845 Cf. RFIS 137,c.

146



413. En el equipo de formadores tiene relevancia también el «coordinador de la
formacion pastoral» o «moderador pastoral» que se ocupa especialmente de la
formacion pastoral tedrica y practica de los seminaristas. EIl se encarga, siempre en
comunién con el equipo, de identificar los lugares méas idoneos para la practica
pastoral; programa las experiencias de apostolado de acuerdo con los objetivos de las
distintas etapas del proceso formativo, singularmente en la etapa pastoral; y revisa y
evalla dichas experiencias con los seminaristas, ayudandoles a integrarlas en su
proceso, Yy en didlogo con los sacerdotes, religiosos y/o fieles laicos responsables de
las mismas®*®. Para ello es conveniente que esté en frecuente contacto con el Vicario
de Pastoral y con los sacerdotes e instituciones de la didcesis en cuyo ambito se
inicien los seminaristas a estas practicas pastorales.

f) El economo

414. Aunque no necesariamente tiene que ser parte del equipo formador, «el economo,
a través de la gestion administrativa, realiza una verdadera labor educativa dentro
de la comunidad del Seminario. Sea consciente de la incidencia que pueden tener en
los seminaristas los ambientes fisicos en que viven y del valor educativo de un uso
honesto y evangélico de los bienes materiales, con el fin de formar a los seminaristas

en el espiritu de pobreza sacerdotal»®*’.

7.Comprometidos en la formacion

415. El equipo de formadores debe ser consciente de que actua siempre «dentro de la
mas amplia “comunidad educativa”» del conjunto de los agentes implicados en la
formacion presbiteral y ha de tenerla en cuenta en el cumplimiento de su mision®®.
Ejercitando cada uno sus competencias especificas y cooperando entre ellos con
espiritu de comunién eclesial, pueden formar un auténtico equipo educativo de
trabajo, variado en su composicién, que incluya figuras femeninas y donde
interactlen diferentes vocaciones, para contribuir a la formacion integral de los
seminaristas en el sentido de la sinodalidad®*’.

a) Los profesores

416. La formacion de los futuros sacerdotes exige un numero suficiente de profesores
«proporcionado a las exigencias didacticas y al nimero de los seminaristas»®*’;
«deben distinguirse siempre por su honestidad de vida, su integridad doctrinal y su
diligencia en el cumplimiento del deber»®!; con la necesaria dedicacién para el

ejercicio de la docencia, la gestion académica y la atencion personal a los alumnos en

*4 Cf. RFIS 137,d.

*7 RFIS 138.

848 Cf. RFIS 139: «Por comunidad educativa se entiende el conjunto de agentes implicados en la
formacién presbiteral: el Obispo, los formadores, los profesores, el personal administrativo, los
trabajadores, las familias, las parroquias, las personas consagradas, el personal especializado vy,
naturalmente los propios seminaristas».

*49 Cf. DFSJ 163.

0 RFIS 143a.

®LVG art. 26.1.

147



el estudio y la investigacion®? Han de tener una sélida y amplia preparacion

doctrinal con un conocimiento conveniente de las materias afines a las que imparten.
La titulacion requerida para las ciencias sagradas y la filosofia es, al menos, una
licencia o titulo equivalente; para las otras materias, los grados académicos
correspondientes. Deben estar dotados también de experiencia y capacidad en el
ambito pedagdgico y didactico®™®. Es recomendable que una buena parte del cuerpo
docente sea constituido por presbiteros, de manera que puedan garantizar una
aproximacién pastoral desde su experiencia a las materias que ensefian, porque el
maestro no s6lo transmite nociones, sino que «engendra» y forma nuevos sacerdotes.
Aunque precisamente por esto en algunas ocasiones puede ser conveniente la
contribucion educativa de miembros de Institutos de vida consagrada, Sociedades de
vida apostélica o fieles laicos que «mas alla de la diversidad de la
vocacion...presenten a los seminaristas un conocimiento del propio carisma,
garanticen el sentido de su pertenencia a la Iglesia y ofrezcan un coherente
testimonio de vida evangélica»®*,

417. En el caso de los Centros teoldgicos no afiliados, los profesores de los
Seminarios han de ser nombrados por el Obispo o, en caso de tratarse de Seminarios
interdiocesanos, por los Obispos interesados, después de haber consultado —si lo
estiman oportuno— al Rector y al claustro de profesores del Centro. «Este encargo,
dada la responsabilidad formativa que comporta, requiere un verdadero y propio
mandato»®*°.

418. En el cumplimiento de su mision, los profesores han de considerarse parte de una
«(nica comunidad docente» y verdaderos educadores®®®. Deben ocuparse del buen
desempefio de los estudios de cada seminarista®®’ impartiendo sus respectivas
disciplinas con rigor cientifico, profundidad doctrinal y capacidad pedagogica. No
obstante, a través de la ensefianza de las distintas materias procuren «guiar a los
seminaristas hacia la unidad del saber»®® y «la alegria de la verdad»®®, que

encuentra su plenitud en Cristo, Camino, Verdad y Vida (cf. Jn 14,6) y a realizar una

«sintesis de conocimientos» que, integrando lo cientifico, abrace todos los ambitos

de la vida sacerdotal®®, en una vision del designio de Dios que unifica saber y

vida®®?,

419. La accién pedagdgica de los profesores, que se desarrolla fundamentalmente en
las clases y que se completa en el contacto personalizado con los seminaristas,
influye decisivamente en la formacién de los futuros pastores®®?. También contribuye

82 Cf, CIC 253,1y 2.

%53 Cf. RFIS 144.

4 RFIS 143.

%> RFIS 140.

0 RFIS 142.

®TRFIS 141.

® Cf. RFIS 142.

VG 1.

060 Cf. RFIS 142

%L Cf. PDV 67,c.

%2 Cf. PDV 67,a: «Con frecuencia, como ensefia la experiencia, es mas decisiva que la de los otros
educadores en el desarrollo de la personalidad presbiteral».

148



a su formacion el testimonio personal de vida que los profesores dan a los
seminaristas. Por eso, habran de esforzarse por desempefiar su funcién no sélo como
profesionales de la disciplina que ensefian sino basicamente como testigos creibles
del Evangelio que sirven a la Iglesia en el campo de la ensefianza y la investigacion.
Su creatividad investigadora y docente la realizaran como maestros que profesan la
ensefianza con quienes seran a su vez maestros del Pueblo de Dios.

420. Por todo ello, a los profesores se les pide una comprension de la teologia y, en
concreto, del ministerio sacerdotal, al servicio de la transmision de la fe de la Iglesia
que se ha de reflejar en el espiritu y estilo de ejercitar su magisterio teol6gico®®®:
«Los docentes y los seminaristas deben adherirse con plena fidelidad a la Palabra
de Dios, consignada en la Escritura, transmitida en la Tradicién y auténticamente
interpretada por el Magisterio. Aprendan el sentido vivo de la Tradicién de las
obras de los Santos Padres y de los otros Doctores que en la Iglesia son tenidos en

gran estima»®*.

421. Aunque la formacion intelectual de los seminaristas esta bajo la responsabilidad
del Rector y del equipo de formadores, con la eventual presencia del coordinador de
la formacion intelectual, los formadores deben garantizar la colaboracion por medio
de reuniones periddicas con los profesores y otros expertos para tratar, ademas de
asuntos ordinarios, cuestiones relativas a la ensefianza, estudiar los problemas que
presentan las distintas disciplinas en orden a conseguir la armonia de toda la doctrina
de la fe y asegurar los metodos pedagdgicos pertinentes. En dichas reuniones traten,
como equipo de trabajo, sobre sus alumnos y estén dispuestos a percibir criticamente
el impacto que produce su ensefianza en los seminaristas. De este modo los
profesores tendran viva conciencia de su responsabilidad en el proceso formativo y
participaran ademas en el proceso selectivo de los alumnos®®. La relacién adecuada
y frecuente del grupo de profesores con el equipo de formadores favorecera, con
mayor eficacia, la integracion armoénica de los estudios en la totalidad de la

formacion de los seminaristas®®®.

422. Los profesores de las Facultades de Teologia y de Centros Agregados o Afiliados
a ellas, que imparten el ciclo institucional de Estudios Teoldgicos a seminaristas,
tengan siempre muy en cuenta que también es mision particular de estos Centros
cuidar la cientifica formacion teolégica de aquellos que se preparan para el
preshiterado, pues estan formando futuros pastores®®’. Aunque es preciso que haya
una distincion entre el régimen académico de estos Centros y el del Seminario,
procurese lograr una buena armonia entre la ensefianza teoldgica y pastoral con las

%3 ppV 67,d: Han de «ser hombres de fe y llenos de amor a la Iglesia, convencidos de que el sujeto
adecuado del conocimiento del misterio cristiano es la Iglesia como tal, persuadidos por tanto de que
su mision de ensefiar es un auténtico ministerio eclesial, llenos de sentido pastoral para discernir no
solo los contenidos, sino también las formas mejores en el ejercicio de este ministerio. De modo
especial, a los profesores se les pide la plena fidelidad al Magisterio porque ensefian en nombre de la
Iglesia y por esto son testigos de la fe».

*** RFIS 140.

%65 Cf. OT 5; RFIS 141; FTS 116, 121-124.

%% Cf. RFIS 141; PDV 51,3; 67.

%7 Cf. VG art. 76,1; PDV 67,c.

149



lineas formativas del Seminario, con su vision del sacerdocio y de las variadas
cuestiones actuales concernientes a la vida de la Iglesia®®. Para ello cuidese la
relacién entre las autoridades de ambas instituciones. No obstante, por su propia
naturaleza, la formacién intelectual en el Seminario no puede limitarse a la recibida
en la Facultad o Centro vinculado.

b) Los especialistas

423. Varios especialistas pueden ser invitados a ofrecer su contribucion a la formacion
sacerdotal en ambitos como el médico, psicoldgico, pedagogico, deportivo, artistico-
cultural, ecolégico, administrativo o en el uso de los medios de comunicacién. Dicha
contribucion puede resultar muy 0til y recomendable cuando las circunstancias
personales o comunitarias lo requieran. En su seleccion, ademés de la madurez
humana y la competencia profesional, se ha de contar también con su perfil como
creyentes®®. «Cada especialista debe limitarse a intervenir en el campo que le es
propio sin pronunciarse sobre la idoneidad de los seminaristas para el
sacerdocio»®® ya que la responsabilidad del discernimiento vocacional y del juicio
de idoneidad corresponde al Rector con el equipo de formadores y al Obispo. No
obstante, su contribucion ha de ser tenida en cuenta por éstos ya que con frecuencia
ofrece luz y claves para dicho discernimiento. Por su parte, «los seminaristas
adviertan y consideren su presencia no como una imposicion, sino como el
ofrecimiento de una ayuda valiosa y cualificada para sus eventuales
necesidades»®'.

424. Un lugar singular ocupa la aportacion de los psicologos tanto para los
formadores, a quienes compete el discernimiento vocacional, como para los propios
seminaristas®’?. Su contribucién cientifica permite conocer mejor la indole y la
personalidad de los candidatos, en sus fragilidades y fortalezas, necesidades y
valores, intenciones y motivaciones en el seguimiento del Sefior, constituyendo asi
un instrumento muy util para el acompafiamiento personalizado en el proceso
formativo, ofreciendo orientaciones pedagdgicas precisas segun la situacion de cada
uno®”?. En cualquier caso los psicélogos «no pueden formar parte del equipo
formador»®"*. Dada la delicadeza de su tarea y la especificidad de la formacion al
ministerio presbiteral, su seleccion ha de ser «cuidadosa y prudente». Han de
distinguirse por una «sélida madurez humana y espiritual» e inspirarse en una
«antropologia que comparta abiertamente la concepcion cristiana sobre la persona
humana, la sexualidad, la vocacion al sacerdocio y al celibato, de tal modo que su
intervencion tenga en cuenta el misterio del hombre en su diadlogo personal con
Dios, segtn la vision de la Iglesia»®™.

68 Cf. DPFS 32.

659 Cf. RFIS 145-146.

70 RFIS 146.

71 RFIS 146.

872 RFIS 147.

673 Cf. RFIS 192.

674 RFIS 192; OUCPs 6.
875 |bid. cit. por RFIS 192.

150



425. La aportacion de los psicdlogos es significativa «principalmente en dos
momentos: en la valoracion de la personalidad, expresando una opinion sobre el
estado de salud psiquica del candidato; y en el acompafiamiento terapéutico, para
iluminar eventuales problematicas y ayudarlo en el desarrollo de la madurez
humana»®™®. Por todo ello, serd conveniente que se lleve a cabo una valoracién
psicoldgica de los candidatos al sacerdocio, sea en el momento de su admision al
Seminario o durante el itinerario formativo, cuando lo estimen oportuno los

formadores®’”’.

426. No obstante, para recurrir a un psicdlogo «es necesario que la persona
interesada, estando bien informada y con toda libertad, manifieste previamente y por
escrito su consentimiento. Por otra parte, “el candidato al presbiterado no puede
imponer sus condiciones personales, sino que debe aceptar con humildad y
agradecimiento las normas y las condiciones que la Iglesia misma, en cumplimiento
de su parte de responsabilidad, establece ”. Para salvaguardar la propia intimidad,
“el candidato podra dirigirse libremente, ya sea a un psicologo elegido entre
aquellos indicados por los formadores, o bien a uno elegido por él mismo y aceptado
por ellos. Segun las posibilidades, deberia quedar siempre garantizada a los
candidatos una libre eleccion entre varios psicologos que posean los requisitos
indicados "»°®™®,

427. «Después de haber redactado el informe, respetando las leyes civiles vigentes, el
perito deberd comunicar los resultados de su investigacion al interesado y
Unicamente a algunas personas autorizadas para conocer estos datos en razon de su
oficio: “Efectuada la investigacion, teniendo en cuenta también las indicaciones
ofrecidas por los formadores, el psicélogo, sélo con el previo consentimiento escrito
del candidato, les dara su aportacion para comprender el tipo de personalidad y la
problematica que el candidato esta afrontando o debera afrontar. Indicara también,
segun su valoracion y sus competencias, las previsibles posibilidades de crecimiento
de la personalidad del candidato. Sugerira, si fuera necesario, formas o itinerarios
de sostenimiento psicolégico”. Teniendo en cuenta lo anterior, las personas
autorizadas para conocer la informacion dada por el perito son: el Obispo (el de la
Didcesis del interesado y el responsable del Seminario, si fuera otro), el Rector (el
del Seminario donde se realiza la formacion y del diocesano, si fuera diverso), y el
Director espiritual»®”®. Dichos informes escritos sobre la valoracion psicolégica de
los seminaristas, asi como cualesquiera otros sobre datos reservados se conservaran
con sumo cuidado en la forma y durante el tiempo que establezca la legislacion
vigente en el Estado espafiol sobre la proteccion de datos.

®7° RFIS 147.

" RFIS 193.

%78 RFIS 194 y not. 295 donde, citando OUCPs 12, se afirma que si el candidato «ante una peticion
formulada por parte de los formadores, rechazase acceder a una consulta psicoldgica, ellos no
forzaran de ningin modo su voluntad y procederan prudentemente en la obra de discernimiento con
los conocimientos que dispongan»; cf. DFSJ 100.

®7% RFIS 195.

151



c) La familia, la parroquia y otras realidades eclesiales

428. Normalmente la vocacion surge y se descubre dentro de un contexto comunitario
en el que el seminarista ha vivido una experiencia significativa de fe. Estas
comunidades de procedencia tienen «un influjo no indiferente» en los candidatos y,
por ende, «su parte especifica de responsabilidad» en el proceso formativo®®. De ahi
que hayan de ser tenidas en consideracion durante el mismo. Entre ellas estan la
familia, la parroquia de origen o de referencia, otras comunidades, asociaciones o
movimientos eclesiales, que pueden contribuir «a sostener y nutrir, de modo
significativo, la vocacién de los llamados al sacerdocio»®® tanto en el periodo de
formacion inicial como después durante toda la vida del presbitero.

429. La familia es la urdimbre primaria del hombre y marca profundamente su
personalidad. «Los vinculos familiares son fundamentales para fortalecer la sana
autoestima de los seminaristas. Por ello, es importante que las familias acomparien
todo el proceso del seminario y del sacerdocio ya que ayudan a fortalecerlo de modo
realista»®®?. En algunos casos la familia es un apoyo decisivo en la opcién
vocacional; en otros, sin embargo, se mantiene indiferente o incluso contraria a tal
opcion. Hay seminaristas que llevan en sus vidas la experiencia de la propia familia
herida por muy diversos motivos.

430. Como parte del itinerario formativo hacia el ministerio presbiteral se ha de
ayudar al candidato a integrar de forma madura su relacion con la propia familia
dentro del itinerario formativo hacia el ministerio sacerdotal. «Es necesario que, con
realismo y madurez humana y cristiana, los seminaristas sepan reconocer y aceptar
la propia realidad familiar, afrontar eventuales problemas y, también cuando sea
posible, compartir con ella el propio proyecto vocacional»®®®. Con frecuencia la
confrontacion clara, serena y paciente de dicho proyecto con la familia puede ser una
gran ayuda tanto para la maduracion consciente y firme de su opcion vocacional
como para los propios padres y familiares. A su vez el proceso formativo debe
educar desde el principio en una libertad interior que permita «la justa autonomia en
el ejercicio del ministerio y una sana distancia de eventuales expectativas de parte
de la familia»®®, superando «una légica demasiado humana cuando no mundana»®®
que, aunque nazca del sincero afecto, olvida la exigencia radical de la llamada del
Maestro a poner la mano en el arado sin mirar atras (cf. Lc 9,62) relativizando, en
funcion del amor prioritario por El y por el Reino, todos los otros vinculos afectivos
y familiares (cf. Mt 10,37-38; Lc 9,59-60). Por su vocacion y mision, el pastor esta
Ilamado a dedicarse por entero, como Jesus, a formar la nueva familia de los hijos de
Dios (cf. Mc 3,31-35; Jn 1,12-13) que es la Iglesia en sus distintas comunidades
como «familia de familias». En este sentido es recomendable que durante el proceso

680 cf. PDV 68,a.

%81 RFIS 148; PO 8,c.
682 AL 203.

683 RFIS 149.

684 RFIS 148.

%85 ppV 68,a.

152



formativo se cuide la relacion con la propia familia, asi como con otras familias en la
propia comunidad del Seminario®® o en las parroquias y comunidades eclesiales.

431. Por otro lado, el Seminario no sélo debe desarrollar una tarea formativa con los
seminaristas sino también realizar «una verdadera accion pastoral en relacioén con
sus familias»®®’ ofreciendo orientaciones concretas y acomodadas a cada situacion
sobre cdmo acompafiarles en su proceso formativo, el respeto a su libertad, el buen
ejemplo de virtudes domésticas, la ayuda material, la cercania y apoyo,
especialmente en los momentos dificiles, o la oracion. En este sentido se pueden
promover encuentros con las familias de los seminaristas de caracter formativo,
espiritual o ludico-festivo, aprovechando también las visitas puntuales de la familia
al propio Seminario o los pasos de dérdenes. «El trabajo pastoral del Seminario en
relacion con las familias de los seminaristas contribuye tanto a la maduracion
cristiana de la misma, como a la aceptacion de la llamada al sacerdocio de uno de
sus miembros, considerandola como una bendicion, valorandola y sosteniéndola
durante toda la vida»°®.

432. La parroquia de origen o de experiencia apostolica es otro pilar importante en el
camino vocacional. A veces dicha parroquia ha sido el lugar de «suplencia» de la
educacion en la fe experimentando en ella la realizacion local inmediata del misterio
de la Iglesia madre y marco del descubrimiento de su vocacion ministerial. Por eso,
la parroquia ofrece «una aportacion original y particularmente preciosa» en la
formacion del seminarista: sintiéndolo como «parte viva de si  mismay;
acompafiandolo con la oracion; acogiendolo en los periodos de vacaciones;
respetando y favoreciendo la formacion en su identidad presbiteral, ofreciendole
ocasiones y estimulos para su vocacion; ayudandole incluso material vy
econémicamente®®. Por ello, durante el periodo del Seminario los seminaristas
profundizaran su vinculo con la comunidad parroquial de origen.

433. Otras comunidades, asociaciones y movimientos eclesiales pueden y deben
contribuir también al surgimiento de vocaciones y a la formacion de los candidatos al
sacerdocio, particularmente de los que provienen de la experiencia cristiana,
espiritual y apostdlica de dichas instituciones: «Los jovenes que han recibido su
formacion de base en ellas y las tienen como punto de referencia para su experiencia
de Iglesia, no deben sentirse invitados a apartarse de su pasado y cortar las
relaciones con el ambiente que ha contribuido a su decision vocacional ni tienen por
qué cancelar los rasgos caracteristicos de la espiritualidad que alli aprendieron y
vivieron, en todo aquello que tienen de bueno, edificante y enriquecedor. También
para ellos este ambiente de origen continta siendo fuente de ayuda y apoyo en el
camino formativo hacia el sacerdocio»®. La formacién debe ayudar a los
seminaristas a ampliar su horizonte eclesial para que puedan objetivar el punto justo

888 Cf. RFIS 52,b.
887 RFIS 149.
688 RFIS 149.
68 Cf. PDV 68,c.
890 ppv 68,d.

153



de integracion de la espiritualidad de dichos movimientos o asociaciones en la
espiritualidad del presbitero diocesano.

434. El proyecto formativo del Seminario ha de ayudar a los candidatos a conocer,
valorar y respetar las distintas asociaciones y movimientos reconocidos por la
Iglesia, como signo de la vitalidad que el Espiritu suscita en ella para la edificacion
de todo el Cuerpo. Los seminaristas que provienen de alguna de estas realidades, han
de tener la nueva comunidad del Seminario como su comunidad eclesial de
referencia, aprendiendo en ella el «respeto a los otros caminos espirituales y el
espiritu de dialogo y cooperacion»®* en la comdn vocacion a la santidad; aceptando
con docilidad, cordialidad y coherencia las indicaciones formativas del Obispo y del
equipo formador; y logrando un claro y positivo desarrollo de la espiritualidad del
presbitero diocesano llamado a descubrir, discernir y potenciar la diversidad de todos
los carismas dentro de la comunion eclesial, al servicio del tnico fin apostélico de la
Iglesia y del compromiso con una presencia en la sociedad que promueva la dignidad
integral de la persona humana.

435. Por eso, ni el proyecto formativo del Seminario ni su equipo formador
privilegiaran un grupo, asociacion o movimiento eclesial determinado. Por su parte
los miembros de estos grupos 0 movimientos ejercitan su responsabilidad formativa
colaborando con lealtad y comunidn con el equipo formador. La participacion de los
seminaristas y sacerdotes en estos movimientos o grupos en si misma es un factor
beneficioso y enriquecedor para la fraternidad sacerdotal siempre que ayude al
«ejercicio del ministerio y la vida espiritual que son propios del sacerdote
diocesano, el cual sigue siendo siempre pastor de todo el conjunto»®*. La confianza
mutua, la transparencia y el discernimiento para un enriquecimiento mutuo han de
evitar una pertenencia y procesos paralelos que no ayudan ni al formando, ni a la
comunidad de origen, ni al Seminario.

d) La vida consagrada y los laicos en la formacion

436. La presencia tanto de la vida consagrada como de los fieles laicos en el
Seminario representa un punto de referencia importante en el proceso formativo ya
que ayuda a los candidatos a estimar los diversos carismas presentes en la Iglesia
diocesana que ellos, como futuros presbiteros, estan llamados a animar, sostener y
discernir dichos carismas y también a trabajar en comunion con ellos dentro la
pastoral de conjunto. La vida consagrada, en sus diversas formas, «representa un
signo, elocuente y atrayente, de radicalidad evangélica y de disponibilidad en el
servicio. A su vez los fieles laicos cooperan en la mision evangelizadora de Cristo y
ofrecen edificantes testimonios de coherencia y de opciones de vida segun el
Evangelio»®®. Las personas consagradas ayudan a los presbiteros a profundizar en el
sentido de su consagracion a la misién apostolica, de la vivencia especifica de los
consejos evangélicos segun su vocacion, de la experiencia comunitaria, de la

891 Cf. PDV 68,e-f ;VVC 56 que incorporan los «criterios de eclesialidad» indicados por ChL 30 para
todas las asociaciones de laicos, nuevos movimientos y realidades eclesiales.

92 ppV 68,g.

*% RFIS 150.

154



apertura a la universalidad de la Iglesia o del testimonio profético para el mundo, los
fieles laicos pueden ayudar a los presbiteros a vivir su secularidad estando en el
mundo sin ser del mundo®®. Los religiosos y religiosas de vida contemplativa con su
oracién y sacrificio constantes por las vocaciones al ministerio sacerdotal
contribuyen de una forma muy eficaz en su formacién, recordando asi la primacia del
Dios trinitario como agente principal de la misma.

437. «La presencia de la mujer en el proceso formativo del Seminario... tiene por si
misma un valor formativo»®® por miltiples razones: ayuda a los candidatos al
reconocimiento y valoracién de la necesaria complementariedad entre varén y mujer
en la Iglesia y en la sociedad; contribuye a una maduracion afectiva para el celibato
apostdlico, preparando a su vez para el trato equilibrado con quienes representan con
frecuencia una gran mayoria entre los colaboradores y destinatarios de la accion
pastoral del sacerdote; introduce en el sentido maternal y esponsal de la Iglesia; es
testimonio de singulares virtudes. Por otro lado, con su «genio femenino» la mujer
tiene «una sensibilidad, una intuicién y unas capacidades singulares»**® que pueden
ayudar al discernimiento y a la formacién sacerdotal. Por todo ello, promuévase en el
proceso formativo la presencia de la mujer, entre los especialistas en los distintos
campos, como la ensefianza, el apostolado o la familia, 0 en la asesoria y consejo al
equipo formador y al propio Obispo.

8. La formacion permanente de todos los agentes

438. La distinta responsabilidad de los agentes en la formacion sacerdotal implica para
todos ellos la preocupacion y el compromiso por una permanente y actualizada
formacion. Dicho compromiso nace de una «disposicién interior, arraigada en una
intensa experiencia espiritual y orientada por un constante discernimiento, que les
permite aprender de la vida y de las diversas circunstancias, y reconocer en ellas la
accion providencial de Dios en el propio proceso cristiano o sacerdotal. Desde la
profundidad de esta disposicion se mide la calidad del servicio ofrecido a los
seminaristas y, al mismo tiempo, de ella depende un sereno clima formativo en el

Seminario»®’.

439. La formacién permanente —necesaria para todos los agentes— es singularmente
importante para los formadores. La eficacia de la formacion sacerdotal en todas sus
etapas depende en buena medida de formadores bien formados. Estos, «en el
gjercicio de su mision descubren una oportunidad de crecimiento y pueden
reconocer el carisma especifico del acompafiamiento vocacional y de la vida
sacerdotal como una llamada que los enriquece personalmente»®®®. En este sentido
el Seminario puede convertirse en «una escuela que prepara a los responsables para
la formacion permanente», ya que quien ha sido formador del Seminario adquiere

8% cf. PO 3.

89 RFIS 151; RFIS 95.
6% EG 103; MD 10.
97 RFIS 152.

8% RFIS 152.

155



una rica experiencia y una peculiar sensibilidad para poder después animar vy
acompanar la formacion permanente del Clero.

440. Es singular responsabilidad del Obispo y del Rector del Seminario promover y
facilitar todas aquellas actividades que se ordenen a este fin: encuentros formativos a
nivel diocesano, regional, nacional o internacional entre formadores que combinen
formacion tedrico-préctica, oracion, compartir y contrastar experiencias y proyectos
formativos, convivencia, etc. Es particularmente importante cuidar la formacion
especifica de los formadores que inician esta mision en el Seminario. Finalmente,
conviene favorecer que todos los agentes que intervengan en el proceso puedan
beneficiarse de los recursos formativos en la medida de sus posibilidades.

156



APENDICE
I. ORGANIZACION DE LOS ESTUDIOS

1. La formacidn intelectual de los futuros pastores debe estar orientada al encuentro
con Dios (dimensién doxoldgica)®® y a anunciar a los hombres «la alegria de la
verdad» que brota de dicho encuentro (dimension evangelizadora), tal como
propone el papa Francisco en su Constitucién apostélica Veritatis Gaudium’®. Los
estudios han de contribuir a formar un sujeto que sepa transmitir la fe porque
primero la ha asimilado ahondando en el conocimiento intimo del misterio de
Cristo™. Teniendo en cuenta la funcién evangelizadora y la nueva situacién
cultural en que nos encontramos la citada Constitucion apostélica propone cuatro
criterios fundamentales a tener en cuenta en la renovacion de los estudios
eclesiasticos que reclaman un verdadero cambio de paradigma:

« la contemplacion y la introduccion espiritual, intelectual y existencial en
el corazon del kerigma, la siempre nueva y fascinante buena noticia del
Evangelio que, revelando a Dios como Padre de todos en Jesucristo,
conduce a la «mistica del vivir juntos» en fraternidad, escuchando con el
corazdn y la mente el grito de los pobres;

« el didlogo a todos los niveles, no como una mera actitud tactica sino
como una exigencia intrinseca de la comunién de todos en la busqueda
de la Verdad para profundizar su significado y sus implicaciones
practicas y promover una «cultura del encuentro» que supone un
repensamiento y una actualizacion de la intencionalidad y organizacion
de los estudios eclesiasticos con esta l0gica;

« la inter-disciplinariedad, no sélo en su forma débil como «simple
multidisciplinariedad» en el acercamiento a un objeto desde multiples
enfoques y saberes, sino en su forma «fuerte» de trans-disciplinariedad
como «ubicacion y maduracion de todo el saber en el espacio de Luz y
de Vida ofrecido por la Sabiduria que brota de la Revelacién de Dios» y
que conlleva potenciar la unidad organica y dindmica de los estudios
eclesiasticos en medio de un panorama actual marcado por la
fragmentacion de los saberes;

« finalmente, «crear redes» entre las distintas instituciones que promueven
los estudios eclesiasticos (Universidades, Facultades, Centros
teologicos...) para activar decididamente las oportunas sinergias e
investigar los problemas actuales pensando en un mundo como «patria

com(n» con espiritu catdlico’®%.

899 Cf. San Anselmo de Canterbury, Proslogion, cap. I.
"0 Cf. VG 1.

L Cf. VG art. 70,2.

%2 Cf. VG 4.

157



Criterios a tener en cuenta en la propuesta intelectual de los seminaristas

2. Atendiendo a la intima unidad orgéanica entre las distintas disciplinas, asi como a
su indole ministerial, se puede establecer un proceso al compés del itinerario
formativo integral descrito en este Plan de formacion desde los estudios
propedéuticos, pasando por una etapa dedicada mas intensamente a las disciplinas
filosoficas y una posterior etapa de estudios preferentemente teoldgicos. Es
necesario tener presente que en la preparacién para el ministerio es muy
conveniente, a lo largo de los afios de estudio y de formacién, la profundizacién en
las llamadas «materias ministeriales», si bien todo el curriculum académico esta
orientado al adecuado desarrollo del ministerio sacerdotal.

3. El estudio de las «materias propedéuticas» deberd ocupar al menos un afio; los
estudios de filosofia duraran al menos un bienio o el nimero de horas semestrales
equivalente; los estudios de teologia se prolongaran en torno a cuatro afos, o el
namero de horas semestrales proporcional, de modo que, en su conjunto, los

estudios filoséficos y teolégicos comprendan en torno a un sexenio .

4. La formacion intelectual de los candidatos al presbiterado propuesta en las
Facultades y Centros afiliados, que deseablemente conduce a la obtencion de un
grado académico en Teologia, constituye una parte fundamental de su formacién
intelectual, formacion que, como ha sido descrito, contempla también otros
aspectos para ser integral.

1. Estudios de las «materias propedéuticas»

5. El comienzo de los estudios eclesidsticos presupone una preparacion cultural,
previa y basica, que posibilite su realizacion eficaz. Como norma general, es
necesario que los candidatos hayan concluido los estudios que se requieren para el
ingreso a la Universidad. Las materias «propedéuticas», aunque no forman parte de
los estudios eclesidsticos académicamente reglados, no deben carecer de rigor
intelectual y académico. Para ello pueden impartirse contando con la colaboracion
de los Centros Teoldgicos o Facultades eclesiasticas donde los seminaristas cursan
sus estudios.

6. Al elegir las materias a tratar durante la etapa propedéutica, conviene tener
presente la situacion de la sociedad y de la Iglesia particular en que se desarrolla el
proyecto educativo, asi como la formacién previa y el desarrollo personal del
candidato. Debera garantizarse la solidez de los elementos esenciales de la
formacidn intelectual, que facilitaran todo el proceso formativo ulterior y remediar
las eventuales deficiencias que tuviesen los candidatos al sacerdocio al término de
los estudios secundarios en los ambitos necesarios para ellos. En este sentido es
importante cultivar la correcta expresion oral y escrita, la comprension lectora,
técnicas de estudio y una suficiente capacidad argumentativa y critica que permita

93 Cf. RFIS 154,b; CIC 250.

158



después afrontar y aprovechar mejor los estudios eclesiasticos. Se debe impulsar el
gusto por aprender y por el saber mismo (conocimiento y verdad), por su
manifestacion y expresion en la historia general de la cultura, en la belleza y en
distintas artes (literatura, musica, cine...), por la vida social (preocupacion y
analisis de lo que sucede en ella) o el aprecio por la lectura espiritual (de la
Escritura mediante la lectio divina o de maestros espirituales clasicos o actuales).

7. Las materias propedéuticas tienen por finalidad garantizar un conocimiento
suficiente y personalizado de la doctrina de la fe cristiana creida, celebrada y vivida
en la Iglesia™*, singularmente en la historia de la propia Iglesia particular sobre
todo en sus santos, asi como de los elementos fundamentales del ministerio y
espiritualidad presbiteral. Entre dichas materias se pueden destacar: una iniciacion
a la lectura de la Sagrada Escritura que permita un conocimiento béasico de ella en
todas sus partes y de las etapas de la historia de la salvacién; una introduccién al
misterio de Cristo y al cristianismo mediante la presentacion del Catecismo de la
Iglesia Catolica; una introduccion a los documentos del Concilio Vaticano Il para
adquirir la vision de conjunto que ofrecen del misterio de la Iglesia y de su mision
en el mundo; una iniciacién a la liturgia en la vida de la Iglesia en su sentido y
celebraciones; una presentacion de los elementos fundamentales de la teologia de la
vocacion y del ministerio y espiritualidad presbiteral mediante la lectura de algunos
textos selectos; un estudio de la historia de la propia Iglesia particular y de su
hagiografia.

8. Metodologicamente todas las materias citadas — y algunas otras que podrian
incluirse en el proyecto formativo de cada seminario — han de caracterizarse por
ofrecer una guia que ayude a la lectura personal y a la comprension global de los
textos principales presentados en ellas. De este modo los alumnos podran advertir
«el sentido, el plan y la finalidad de los estudios eclesiasticos» y, al mismo tiempo,
seran ayudados «a fundamentar y empapar toda su vida personal en la fe y a
consolidar su decision de abrazar la vocacion con la entrega personal y la alegria
de espiritu»'®.

9. Ya desde la etapa de estudios propedéuticos podrian abordarse algunas de las
materias llamadas «ministeriales» en la RFIS dado su caracter instrumental de
cara a los estudios eclesiasticos. Una atencion especial merece el estudio de las
lenguas. La etapa propedeutica puede aprovecharse para el estudio de alguna
lengua moderna, al menos para obtener el nivel B1, requerido para la obtencién del
bachiller en estudios eclesiasticos, asi como de las lenguas mas utilizadas en las
regiones donde el seminarista ejercera su ministerio sacerdotal. Pueden iniciarse
también en el conocimiento de la lengua latina, que permite el acceso directo a las
fuentes del Magisterio y de la historia de la Iglesia, y que, junto con el griego y el

hebreo biblicos, habran de profundizarse después en los estudios eclesiasticos’®.

%4 Cf. PDV 62; OT 13-14.
0T 14.
%% Cf. RFIS 183.

159



10. Otras “materias ministeriales” que podrian estudiarse en la etapa propedéutica
son el arte sacro, en su historia, su expresion en la propia Iglesia local o regién, su
relevancia espiritual y su utilidad pastoral; el conocimiento de la musica sacra’™™’;
conocimientos fundamentales de pedagogia y didactica general asi como
introduccién al conocimiento y utilizaciobn de los modernos medios de
comunicacion y de las redes sociales en sus aspectos técnicos, posibilidades

evangelizadoras y uso equilibrado y maduro”®,

2. Estudios filosoficos

11. El estudio filoséfico favorecera la formacion de la persona ejercitdndola en la
profundizacion y en el analisis, en el desarrollo adecuado de la razon con la ascesis
del rigor y del juicio ponderado, asumiendo leal y modestamente la busqueda de la
verdad, cultivando la agudeza mental y valorando la honestidad cientifica’,
formandose para el dialogo entre la fe y la cultura, y capacitandose para dar razon

de la Esperanza (cf. 1 Pe 3,15).

12. El estudio de la Filosofia debe sustentarse en el «patrimonio filosofico
perennemente valido»"*°, es decir, lo que en el transcurso de la historia del
pensamiento humano se ha decantado como necesario para la misma posibilidad de
la fe catolica, en cuanto que son los principios filoséficos fundamentales que sirven
de soporte a la Teologia o estan implicados en los presupuestos de los
planteamientos teoldgicos. Pero también se ha de atender a la investigacion de los
filosofos de nuestro tiempo y al progreso de las ciencias.

13.Los estudios filosoficos preparan para realizar mejor los estudios propiamente
teologicos, si bien con su propio método y rigor intelectual, y se encaminan hacia
ellos como parte de un todo. Es parte del plan de estudios eclesiasticos y no algo
superpuesto o paralelo a los estudios teologicos. Por ello el estudio de la Filosofia y
de la Teologia se han de articular en orden a una armoniosa coordinacion que abra a
los alumnos al misterio de Cristo’*, se ha de mostrar el nexo entre la Filosofia y los
misterios de la salvacion’*? y se ha de proceder de modo que toda la formacion de

los alumnos se ordene a la luz del misterio de la salvacion’,

14. Es muy conveniente hacer preceder los estudios filos6ficos de una Introduccion
a dicha disciplina que situe adecuadamente la importancia de la filosofia, su
relacion con las ciencias, con la teologia, los distintos objetos a los que se refiere y
su metodologia propia.

15. Los estudios filosoficos han de estar enraizados en una auténtica metafisica, ya
que «el caracter sapiencial de la filosofia implica su “alcance auténticamente

7 Cf. RFIS 181.

%8 Cf. RFIS 182; OT 13.
% cf. CIC 251

00T 15; CIC 251.

1 cf. OT 14.

"2cf. OT 15

B Cf. AG 16.

160



metafisico, capaz de trascender los datos empiricos para llegar, en su busqueda de
la verdad, a algo absoluto, ultimo y fundamental”, si bien conocido
progresivamente a lo largo de la historia»’**, segin «la “vocacion originaria” de
la filosofia: la busqueda de lo verdadero y su dimension sapiencial vy
metafisica»’*>. Segin una division tradicional los tres grandes objetos de la
metafisica son el mundo, el hombre y Dios como raiz y fuente de los anteriores; por
ello serd necesario dedicar especial atencion a estos tres grandes apartados: la
Cosmologia o Filosofia de la Naturaleza, la Antropologia (como Metafisica de la
persona) y la Teodicea, que pueden abrir a una vision cristiana de la realidad.

16. La Historia de la filosofia debe ensefiarse con profundidad, a fin de clarificar la
génesis y el desarrollo de los temas mas importantes. El estudio de la Historia de la
filosofia tiene como finalidad presentar la continuidad de la reflexion y del
pensamiento humano acerca del Absoluto, sobre la verdad y la posibilidad de
conocerla. Los estudios filosoficos constituyen también un terreno fértil de dialogo

y de confrontacién con los no creyentes’*®.

17. Otras materias, en las que conviene poner atencion durante esta fase de los
estudios, son la Ldgica (como instrumento imprescindible del recto pensar), la
Estética (para reflexionar sobre el valor de la belleza y como camino de acceso a la
Verdad), la Epistemologia o Teoria del conocimiento (imprescindible para
descubrir el valor de nuestro conocimiento y la posibilidad de acceso a la verdad),
la Etica filosofica (en cuanto a las bases naturales del comportamiento moralmente
recto) y la Filosofia de la religion (que ayudara a descubrir los elementos comunes

a las religiones y la racionalidad interna del hecho religioso)™’.

18. Se preste la debida atencién a las ciencias humanas, como la Psicologia, la
Sociologia y la Pedagogia, en los aspectos relacionados con el proceso formativo,
con vistas al ministerio sacerdotal, a fin de desarrollar la capacidad de los
seminaristas para conocer la interioridad del ser humano, con sus riquezas y
fragilidades, para facilitar un juicio sereno y equilibrado sobre las personas y las

situaciones’*®,

19. «A través de este proceso de estudios, sera posible estimular en los seminaristas
“el amor a la verdad que debe buscarse, respetarse y demostrarse con todo rigor,
reconociendo al mismo tiempo honestamente los limites del conocimiento
humano», y desde una Optica pastoral, prestando «una atencion especial a las
relaciones entre la filosofia y los verdaderos problemas de la vida "»"**.

14 DREEF 4; Cf. También EFS.
"5 RFIS 160; DREEF 3.

"8 Cf. RFIS 161.

7 Cf. RFIS 162.

"8 Cf. RFIS 163.

"% RFIS 164 citando OT 15.

161



3. Estudios teolégicos'*°

20. Las disciplinas teoldgicas han de ensefiarse a la luz de la fe y bajo la guia del
Magisterio de la Iglesia, de modo que los alumnos comprendan cuidadosamente la
doctrina catdlica a partir de la divina Revelacion; penetren en ella profundamente,
la conviertan en alimento de la propia vida espiritual, y puedan en su ministerio

sacerdotal anunciarla, exponerla y defenderla’*,

21. Es fundamental que, a lo largo del periodo de estudios, se alcance un
conocimiento integral y armoénico de todas las materias teoldgicas, con una vision
completa, unitaria y organica’®* de las verdades reveladas, para poder lograr al final
una sintesis, que ayude al candidato a situarse ante la realidad social y eclesial con
una mirada profunda, critica y bien fundamentada; y asi emprender el ministerio
pastoral iluminado por la reflexion teoldgica.

22.Es de gran ayuda, al iniciar un camino de estudios teoldgicos, que se tengan en
cuenta y se reflexione de manera critica sobre los elementos culturales que
condicionan a los seminaristas en su capacidad de buscar la inteligencia de la fe,
entre otros, la desconfianza relativa a las reales capacidades de la razon para llegar
a la verdad, la influencia del relativismo, o las actitudes cercanas al
fundamentalismo religioso que cierran a la capacidad critica y reflexiva.

23. «La formacion intelectual del futuro sacerdote se basa y se construye sobre todo
en el estudio de la sagrada doctrina y de la teologia», ya que en su reflexion
madura y critica sobre la fe la teologia se mueve en dos direcciones: por un lado,
«el estudio de la Palabra de Dios: la Palabra escrita en el Libro sagrado,
celebrada y transmitida en la Tradicion viva de la Iglesia e interpretada
autenticamente por su Magisterio»; por otro, «la del hombre, interlocutor de Dios»

llamado a «creer, vivir y a comunicar a los demés la fides y el ethos cristiano»'%.

24. El estudio de la Palabra de Dios lleva consigo la importancia de las siguientes
areas o materias que han de impartirse:

e el estudio de la Sagrada Escritura, que es «como el alma de la
teologia», debe inspirar todas las disciplinas teoldgicas. Tras una
Introduccién general — que aborde temas como historia de Israel,
geografia y arqueologia biblicas, teologia de la Escritura o
hermenéutica biblica — se deben estudiar los libros del Antiguo y
Nuevo Testamento en perspectiva literaria, exegética y teoldgica
siguiendo las indicaciones de la DV desarrolladas por VD. La
formacion biblica ha de abarcar todos los niveles, desde la lectio
divina a la exégesis. Los seminaristas han de ser iniciados en los
distintos métodos de la exégesis, conocer los principales problemas

20 Cf. RFIS 165-175.
2L Cf. OT 16; RFIS 165.
22 Cf. PDV 54.

2 ppv 53,a.

162



hermenéuticos y adquirir una vision de conjunto de toda la Escritura
en la unidad de la Revelacidon. Para ello serd de gran utilidad el
estudio de las lenguas biblicas’®;

e el estudio de los santos Padres, primeros intérpretes de la Escritura en
la corriente viva de la Tradicion eclesial, en la Patrologia y la
Patristica’?;

e ¢l estudio de la sagrada Liturgia es fundamental segin el axioma
clasico «lex orandi, lex credendi», presentando sus aspectos
teoldgicos, espirituales, candnicos y pastorales en conexién con las
otras disciplinas, para ayudar a reconocer los misterios de la salvacién
presentes y operantes en las acciones litargicas y a distinguir lo
sustancial e inmutable de lo susceptible de actualizacién y reforma’®:;

e el estudio de la historia de la Iglesia, del dogma y de la teologia,
para ilustrar el «origen y desarrollo de la Iglesia como pueblo de
Dios» en el tiempo y en el espacio segun las fuentes historicas,
teniendo en cuenta el progreso de las doctrinas teoldgicas, la concreta
situacion histérica y la influencia de las diversas corrientes de
pensamiento, de manera que pueda percibirse el admirable encuentro
entre la accion divina y la accion humana que teje la Tradicion y la

historia de la Iglesia’®’;

25. Por otro lado, el hombre llamado a ser interlocutor de la Palabra divina en su
fe, vida y testimonio implica el estudio de las siguientes disciplinas teoldgicas:

la teologia dogmatica, incluida la teologia sacramental, ha de ensefarse
sistematica y ordenadamente, partiendo de la Escritura, explicando las
aportaciones de los Padres y el desarrollo del dogma cristiano,
profundizando especulativamente en el sentido de los misterios de la
salvacion y en la conexién entre ellos, y ayudando a interpretar y afrontar
las distintas situaciones de la vida a la luz de la Revelacion mostrando su
permanente actualidad’?;

la teologia fundamental ha de mostrar la compatibilidad entre la fe y la
razén, en su doble vertiente de fundamentacion hermenéutica de la
revelacion y de la fe, y de didlogo de estas con la razon y la existencia
del hombre actual para hacerlas significativas y creibles promoviendo asi
una «original apologética»'?’;

la teologia moral, nutrida por la Escritura, «ilustrara el actuar cristiano
de los fieles, fundado en la fe, la esperanza y la caridad, como respuesta
a la llamada divina, exponiendo sistematicamente la vocacion a la

24 Cf. RFIS 166; DV 24; OT 16,a.
25 Cf. |IEPI 61-66.

%8 Cf. RFIS 167.

2 Cf. RFIS 173.

8 Cf. RFIS 168,a.

2 Cf. RFIS 168,b; FR 67; EG 132.

163



libertad y a la santidad»,”*° el valor de la virtud y el sentido del pecado,
teniendo en cuenta las adquisiciones mas recientes de la antropologia;

« la teologia de la espiritualidad, estrechamente unida a la doctrina moral
como «ley de libertad» y «vida segun el Espiritu», ha de estudiar la
teologia y espiritualidad sacerdotal, de la vida consagrada y del laicado
como concrecién de la comin vocacién cristiana a la santidad y sus
realizaciones a lo largo de la historia’®";

« la teologia pastoral como «reflexion cientifica sobre la Iglesia en su
vida diaria, con la fuerza del Espiritu, a través de la historia»,
recibiendo de la fe los principios y criterios de la accién pastoral de la
Iglesia en cada momento, cultivando especialmente el discernimiento
evangélico, para concretarlos después en la practica’®;

el derecho candnico, explicado a partir de la s6lida vision de la Iglesia
que ofrece el Concilio Vaticano I, debe mostrar como toda la normativa
y disciplina eclesiastica se ordena a la suprema ley de la salvacion de las
almas vy, puesto al servicio de la accion del Espiritu en la Iglesia,
favorece el discernimiento de las situaciones eclesiales y una accion

pastoral eficaz’®.

26. Siguiendo las directrices de la Constitucion Apostolica Veritatis Gaudium es
necesario e importante que se haga una revision periodica tanto del Plan de estudios
que se ofrece como de los temarios de las asignaturas para que se actualicen en
funcion de las nuevas sensibilidades, la investigacion actualizada y las aportaciones
recientes del Magisterio. En este sentido es conveniente que no se descuide en los
Planes el estudio de materias como la Doctrina social de la Iglesia, que dentro del
ambito de la teologia moral muestra las consecuencias sociales del Evangelio al
servicio de la construccion del Reino de Dios en nuestro mundo, con una atencion
peculiar al «problema ecoldgico»’**; la misionologia, «no sélo como missio ad
gentes sino también como nueva evangelizacion» ante el paradigma actual del
hombre migrante en la aldea global**; el ecumenismo o la historia y teologia de
las religiones”®, materias especialmente importantes hoy para potenciar la
conversion misionera de la Iglesia y los desafios y retos que plantea la cultura
secular.

4. Materias «ministeriales»

27. El estudio de las materias «ministeriales» responde a las «exigencias especificas
del futuro ministerio pastoral»’’. Cada Seminario establecera el tratamiento de las
mismas a lo largo de todo el proceso formativo. Aquellos Seminarios que realizan
los estudios eclesiasticos en un Centro Teoldgico durante un sexenio pueden

0 RFIS 169,a; OT 16,d.

8L Cf. RFIS 169,b.

82 Cf. PDV 57; RFIS 170.
8 Cf. RFIS 174.

3 Cf. RFIS 172.

85 Cf. RFIS 171; ChV 91-94.
38 Cf. RFIS 175; PDV 54d.
8T RFIS 176.

164



distribuir en €l algunas de estas materias. Los Seminarios que acuden a una
Facultad de Teologia deberan prestar especial atencion en promover un «sexto»
curso de formacién o «afio de pastoral»’®, después del ciclo institucional o grado,
con la posible colaboracién de la propia Facultad, en el que se aborden dichas
materias con la extension y profundidad que requieren, en orden a una formacion
tedrica y préactica mas completa sobre la accion pastoral del futuro sacerdote.
Algunas materias ministeriales pueden tratarse también —como se ha indicado méas
arriba— durante la etapa propedéutica.

28. Algunas de las materias ministeriales que podrian estudiarse en el tltimo periodo
de estudios son: el ars celebrandi, la homilética, la iniciacion al ministerio de la
confesion, el discernimiento y acompafiamiento espiritual, la religiosidad popular,
la administracién de los bienes y del patrimonio historico con conocimientos
bésicos sobre la legislacion civil o el derecho’®, organizacion y atencion
parroquial, asi como aquellas otras materias ministeriales recomendadas en la etapa
propedéutica y que no pudieron tratarse en ella.

5. Estudios de especializacion

29. Ademas de los estudios basicos, se puede considerar la conveniencia de que
algunos seminaristas, incluso en el periodo de formacién previo a la ordenacion,
realicen estudios de especializacion para el desempefio de deberes y oficios que
exigen una preparacion mas profunda para el servicio de la Iglesia, en cursos o
institutos apropiados. Entre estos se considera importante la formacion para la
ensefianza de la filosofia y de la teologia, la formacion de personas que trabajen en
los Tribunales Eclesiasticos, los formadores de los Seminarios, los que trabajen en
el campo de los medios de comunicacion, de la administracién de los bienes
eclesiasticos’®. Sin olvidar la importancia de la formacién especifica en los
ambitos de la realidad pastoral (catequética, pastoral juvenil, animacion de
actividades de tiempo libre™*...).

6. Metodologia de la ensefianza

30. La renovacion de los estudios eclesiasticos no afecta sélo a los contenidos sino
también a su metodologia’*. Se debe introducir y promover en la ensefianza de las
distintas materias una metodologia dindmica, participativa y dialégica, que sepa
integrar la ensefianza magistral del profesor con la iniciativa de los estudiantes, los
cuales han de ser iniciados a la investigacion, a la basqueda de las fuentes, a la
elaboracién de trabajos o presentaciones tematicas que respondan a sus intereses
personales. Se trata aqui también de considerar —en sintonia con las propuestas

%8 Cf. VG art. 76,2.

%% Cf. RFIS 177-180.

740 Cf. RFIS 185.

™! |a titulacion en este ambito «civil» se hace cada vez mas necesaria e imprescindible para la
organizacion y direccion de actividades de tiempo libre. Las distintas administraciones estan
endureciendo la legislacion y exigiendo personas tituladas para la autorizacién de estas actividades

(excursiones, acampadas, campamentos de verano...).
2 Cf. VG 4,b-c; art. 37,2.

165



pedagogicas y didacticas recientes y con el espiritu de este Plan de formacion— que
el alumno sea el protagonista y primer responsable de su propio aprendizaje como
de toda su formacion sacerdotal, de modo que las metodologias docentes le ayuden
a «aprender a aprender», introduciéndole asi en la dindmica de la formacion
permanente.

166



I1. DISTRIBUCION DE LAS MATERIAS EN LOS ESTUDIOS™®
Curso propedéutico

Iniciacién a la lectura de la Sagrada Escritura
Introduccidn al cristianismo: Catecismo de la Iglesia Cat6lica
La liturgia en la vida de la Iglesia

Introduccién a los documentos del Concilio Vaticano Il
Teologia de la vocacion y espiritualidad presbiteral
Historia y hagiografia de la Iglesia local

Cultura universal

Psicologia de la personalidad

Didéctica y técnicas de estudio

Expresion oral y escrita

Arte sacro

Mdsica sacra

Introduccion a la lengua y cultura latina

Idioma moderno

Curso primero

Introduccion a la Filosofia

Historia de la Filosofia: Antigua y Medieval

Logica y Filosofia del lenguaje

Antropologia filosofica

Fenomenologia e Historia de las Religiones

Filosofia de la naturaleza y de la ciencia

Introduccidn a la Sagrada Escritura (Historia de Israel, Teologia de la
Escritura y Hermenéutica biblica)

Origenes del Cristianismo

Latin Eclesiastico

Metodologia cientifica

Psicologia

Materias opcionales

Curso segundo

Historia de la Filosofia Moderna
Historia de la Filosofia contemporanea
Metafisica

Teoria del conocimiento

Teodicea y Filosofia de la Religion
Etica Filosofica

3 Dado que en este momento todos los seminarios del territorio espafiol realizan sus estudios en una
Facultad o en un Centro agregado o afiliado, la distribucion de las materias aqui ofrecida es solo
orientativa y debe ajustarse a los Planes de Estudio legitimamente aprobados por la autoridad
eclesiastica competente en el Centro académico correspondiente en lo referente a los estudios
filosdficos y teolGgicos.

167



Estética

Sociologia General y de la Religion
Introduccién a la Teologia

Griego biblico

Hebreo

Materias opcionales

Curso tercero

Pentateuco y libros histéricos
Libros proféticos

Libros sapienciales y Salmos
Evangelios Sindpticos y Hechos
Historia de la Iglesia antigua y medieval
Teologia fundamental

Historia de la Teologia

Teologia Moral Fundamental
Cristologia

Liturgia Fundamental

Patrologia y Patristica
Seminarios y Materias opcionales

Curso cuarto

Corpus Paulino

Cartas catolicas

Misterio de Dios

Eclesiologia

Ecumenismo

Mariologia

Sacramentologia general
Sacramentos de iniciacion cristiana
Historia de la Iglesia moderna y contemporanea
Teologia Moral de la persona
Teologia Pastoral

Seminarios y Materias Opcionales

Curso quinto

Corpus Joanico

Antropologia Teoldgica |

Antropologia Teoldgica Il

Escatologia

Sacramentos de sanacion: penitencia y uncion de enfermos
Sacramento del Orden

Sacramento del Matrimonio y pastoral familiar

Teologia Moral Social

168



Doctrina Social de la Iglesia

Teologia e historia de la espiritualidad
Derecho canonico

Seminarios y materias opcionales

Curso sexto o afio de pastoral”**

Teologia del laicado y de la vida consagrada
Catequética

Homilética

Teoria y practica de la comunicacion social
Liturgia especial (ars celebrandi)
Misionologia

Derecho parroquial

Organizacion y planificacion pastoral
Pastoral de la accion social

Pastoral juvenil y vocacional

Patrimonio artistico, historico y cultural de la Iglesia

4 Las materias indicadas en este curso son fundamentalmente «materias ministeriales» que podrian
conformar el plan del «afio de pastoral» para aquellos seminaristas que han realizado sus estudios
eclesiasticos en una Facultad o Centro agregado en un quinquenio (cf. VG art. 76,2).

169



INDICE

INTRODUGCCION ..ottt 11
1. Un nuevo Plan de Formacion para los Seminarios Mayores de Espafa .......... 11
2. NUESLra NiStOria rECIENTE .....ccvvee ittt 12
3. Notas caracteristicas y contenidos fundamentales .............cccccocvevieiiveiineinnnnn 13
4. AmDIto de APlICACION. .......c.c.veeeeeececeeie ettt 17
5. Reglamento y Proyecto formativo de cada Seminario .............cccevevveevveeennnen. 18
6. Colaboracion INterdioCeSANA. .........ccvveiireiiie e 18

I. DESCRIPCION DEL CONTEXTO SOCIAL, CULTURAL Y ECLESIAL

DE LA IGLESIA EN ESPARNA ..., 20
1. Las circunstancias y las exigencias caracteristicas del tiempo y lugar en que
VIVIIMIOS ..ottt et e e et e e et e e et e e et e e et e e et e e e nnte e e nnaeeennneeeanneeeannees 20
2. Algunas caracteristicas de los jovenes de hoy entre los que se encuentran
los que estan llamados al sacerdocio ministerial ............cccovvveeiiie i 22
3. Lasituacion de 10S SEMINAIIOS .......cccvveeiiieeiiiee e 25
4. Un extraordinario desafio misionero y formativo a tener en cuenta................ 26

Il. LAS VOCACIONES SACERDOTALES........ooiiiieie e 28
1. PrinCipios gENErales.........ccoiiiiiieeiiii et 28
2. Los Seminarios Menores y otras formas de acompafiamiento vocacional....... 31
3. Las vocaciones de adUItOS .........ccueivieiiiiiiiiiie e 33
4. Las vocaciones Y 1a MigraCiOn..........cccuveiiveeiiieeiiiee e 34
5. La pastoral vocacional, expresion de la conversion pastoral y misionera........ 34

I11. LOS FUNDAMENTOS DE LA FORMACION ......ccoovovivevieceeeee e, 37
1. El fundamento de la formacidn: la identidad y espiritualidad presbiteral........ 37

a) la identidad sacramental del presbitero en la Iglesia .............ccccoovvvveiiiieiiinnnn, 37
b) la espiritualidad presbiteral derivada de su identidad sacramental ................. 39
c) del «misterio al ministerio» presbiteral...............ccccovvveiiiii e, 40
2. Laconfiguracion con Cristo, camino de la formacion inicial y permanente....43
a) Configuracién con Cristo Sacerdote, Cabeza, Siervo, Pastor y Esposo .......... 43
b) Configuracion con Cristo Obediente, Célibe y Pobre ...........ccccoeveeiiiieeiinnnn, 45
c) Configuracién con Cristo Hijo del Padre, Cabeza de la Iglesia, Salvador del
1Yo (o PSR URTR 46
3. Lafinalidad de la formacidn: el servicio a la Iglesia y a su mision en el
10T oo o T PRSPPI 47
a) el presbitero en la Iglesia: representacion sacramental de Cristo ante la
Iglesia y de toda la Iglesia ante Su SEf0r ..........cccveeviiiiiie i, 47

b) presbiteros, unidos al Obispo, al servicio de la Iglesia misterio de comunion 49
c) presbiteros, signo e instrumento de la Iglesia Mision al servicio del mundo ..51
4. Los medios de la formacion: acompafiamiento y discernimiento.................... 52



5. El principio unificador de la formacion: seminarista, seminario y

presbiterio, ddciles al Espiritu Santo, al servicio de la caridad pastoral ................. 54
IV. LAS DIMENSIONES DE LA FORMACION.......cocooiiieieeeeeeeeeeeeeees e 57
1. Una formacion integral y personalizada en comunidad y para la mision......... 57
a) en comunidad (formacion COMUNILAIIA) .........cccververeerieiieiee e 57
b) para la misidn (impulSo MISIONEID) .........cueiiiiieiiiie e 60
c) una formacion integral y personalizada ............cccccoeoeeiiiiniieniniece e 61
2. Ladimension NUMANE ..........cooviiiieiieecie et 61
a) Objetivos de la formacion NUMANA..........ccooeiiriierie e 63
b) Medios para la formacion humana ............ccccoooveiiiiiinin e 66
c) Formacion humana en comunidad con impulso mMiSionero ............cccoceeeenee. 68
3. Ladimension espiritual ...........c.oooveiiiiiiiiiieiie e 69
a) Objetivos de la formacion espiritual............cccceviieiiiiiiiiie s 71
b) Medios para la formacion espiritual .............cccooiiiiiiiiiiie e 76
¢) Formacion espiritual en comunidad con impulso MisSionero .............ccceevee.. 81
4. Ladimension iNteleCtual............ccoovveiiireiiiee e 82
a) Objetivos de la formacion intelectual ..., 84
b) Medios para la formacion intelectual ..............ccoveiiiie i 88
¢) Formacion intelectual en comunidad con impulso MISIONEro............ccveeuveee. 92
5. Ladimension Pastoral ...........ccccocveiiiie i 93
a) Objetivos de la formacion pastoral............cccveeviiiiiee e 93
b) Medios para la formacion pastoral .............ccccveviiveiiie i 97
¢) Formacion pastoral en comunidad con impulso misSionero ..........ccccccvveenne. 100

V. LAS ETAPAS DE LA FORMACION: LA FORMACION INICIAL Y

PERMANENTE ...ttt 102
1. CriterioS gENEIAIES........uveiiiieeiiie ettt e e e 102
I. LA FORMACION INICIAL ....cocvoviiiviveeceteeeee e st en s 103
1. Acceso al SeMINArio IMAYOr .........cccvviiiieeiiie e 103
2. Condiciones para el INQreSO........ccveiiviieiiee e 103
3. Etapas de la formacion inicial............ccccoooviiiiii i 106
) Etapa PropeaBULICA..........eeeivie et 107
b) Etapa discipular (o de estudios filosOfiCOS) ..........cccovvveiiiviiiiii e, 110
c) Etapa configuradora (o de estudios teoldgiCoS) ........ccceevvveeviireeviieeeciiieeee. 113
d) Etapa pastoral (0 de sintesis vocacional) ............c.ccccoveeviieiiiie i, 117

4. Endiscernimiento vocacional constante. Evaluaciones periddicas y
BSCIULINIOS ...ttt ettt et e sttt e et e et e et e e e e anbeenreeanees 120
5. Periodos especiales en la formacidn inicial................ccccovvieiiiic i, 122
@) Periodos de VACACIONES ..........ccoivieeiiiee et 122
D) Las INEITUPCIONES ....eceiiiiiii ettt e 122
6. Situaciones y Casos ESPECIAIES .........cceiiiiiieiiiiiie e 123
7. Abandono y expulsion del SEmMINario ...........cccceevvvveiiie e 124



I1. LA FORMACION PERMANENTE ..ottt 124

1. Sentido y necesidad de la formacion permanente............c.cccocveviiienieniennnn. 124
2. Etapas de la vida del presbitero en formacion permanente .............ccccceevenne. 126
a) Los primeros afios de vida presbiteral: los sacerdotes jovenes ..................... 126
b) A la mitad del camino: los sacerdotes de mediana edad .............cccceevveennnen. 128

c) La experiencia de la fragilidad y el silencio para la sabiduria: los sacerdotes
IMAYOTES ...t ettt e et e et e et e e e e e e e e e s et e e e e e e e e e 129
3. Modos de fraternidad presbiteral en la formacion permanente ..................... 130
VI. LOS AGENTES DE LA FORMACION .......ccoiiiiiiieecececeeeeeee e 133
1. La Santisima Trinidad, agente principal...........ccccooceiiiiiiniiniiiecece e, 133
2. Lalglesia, sujeto comunitario de la formacion............ccccoveveniinenciienn 134
3. El ODISPO QIOCESAND .......cciiiiiiieiiiesiie e 136
4. Elpresbiterio diOCESAND .........ccceiiiiiiiiiiieiie et 138
5. LOS Propios SEMINAIISTAS ......ccueeiiieiiieiiieiiie sttt 138
6. Elequipo de formadoresS. ........ccooiieiiieiiiiiie e 140
a) Equipo de formadores, comunidad formativa...........ccccccooeeviieeninee e, 140
D) EFRECION ...t 142
C) EFVICRITECION ... 143
d) El Director €SPIritual ..........cueeiiuieeiiiie e 144
e) Coordinadores de otras dimensiones de la formacion ...............cccccevvvveennen. 146
L =1 =100 T 1 4 TSRS 147
7. Comprometidos en la formacion...........ccccveeviei e 147
@) LOS PrOTESOTIES ....eeeviieeiiie ettt e 147
D) LOS €SPECIAIISLAS ......eeeiiiee ittt 150
c) La familia, la parroquia y otras realidades eclesiales ............cc.ccooeevivirennnn. 152
d) La vida consagrada y los laicos en la formacion............ccccccoevveviieeiiieceee. 154
8. Laformacidn permanente de todos 10S agentes..........cccvevvvveeviveeiieeeviiieenn, 155
APENDICE ..ottt sttt 157
I. ORGANIZACION DE LOS ESTUDIOS .....coovevcveececeeieeee e 157
1. Estudios de las «materias propedutiCas ..........cccccvveeviureeiieeeiiieesiineesiineenn 158
2. EStudios fiIOSOFICOS .....c.viiiiiiiiie e 160
3. EStudios teOIOGICOS. ......ccvieeiiiee et 162
4. Materias «MINISTErIAIES .......coiviiiiiiiie it 164
5. Estudios de especializaCion .............cceeoiiieiiiiii e 165
6. Metodologia de 1a enseRanza............ccceeevveeeiiiiie i 165
I. DISTRIBUCION DE LAS MATERIAS EN LOS ESTUDIOS.........ccc........ 167

172



