
1 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

PLAN DE FORMACIÓN SACERDOTAL. 

NORMAS Y ORIENTACIONES  

PARA LA IGLESIA EN ESPAÑA 

 

 

Formar pastores misioneros 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

28 de noviembre de 2019 

 



2 
 

 

 
 
 



 



4 
 

 



5 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



6 
 

 



7 
 

ÍNDICE DE SIGLAS 

 
AG Concilio Vaticano II, Decreto Ad Gentes, 7 de diciembre de 

1965 

AL Francisco, Exhortación apostólica postsinodal Amoris Laetitia, 8 

de abril de 2016 

AS Congregación para los Obispos, Apostolorum successores. 

Directorio para el ministerio pastoral de los Obispos, 22 de 

febrero de 2004 

BPa Biblioteca Patrística, ed. Ciudad Nueva, Madrid 

CCE Cathecismus Catholicae Ecclesiae= Catecismo de la Iglesia 

Católica, 1997 

CCL Corpus Christianorum Latinorum, ed. Brépols 

CEE Conferencia Episcopal Española 

ChD Concilio Vaticano II, Decreto Christus Dominus, 28 de octubre 

de 1965 

ChL Juan Pablo II, Exhortación apostólica postsinodal Christifideles 

laici, 30 de diciembre de 1988 

ChV Francisco, Exhortación apostólica postsinodal Christus vivit, 25 

de marzo de 2019 

CIC Codex Iuris Canonici= Código de Derecho Canónico, 1983 

CiV Benedicto XVI, Carta encíclica Caritas in veritate, 29 de junio 

de 2009 

CTI Comisión Teológica Internacional 

DCE Benedicto XVI, Carta encíclica Deus caritas est, 25 de 

diciembre de 2005 

DFSJ XV Asamblea General Ordinaria del Sínodo de los Obispos, Los 

jóvenes, la fe y el discernimiento vocacional. Documento final, 

28 de octubre de 2018 

DGC Congregación para el Clero, Directorio general para la 

Catequesis, 25 de agosto de 1997  

DH H. Denzinger- P. Hünermann, eds., El Magisterio de la Iglesia. 

Enchiridion Symbolorum Definitionum et Declarationum de 

rebus fidei et morum, 38 ed., Barcelona 1999 

DHo Congregación para el Culto Divino y la Disciplina de los 

Sacramentos, Directorio Homilético, 29 de junio de 2014 

DI Congregación para la Doctrina de la Fe, Declaración Dominus 

Iesus, 6 de agosto de 2000 

DD Juan Pablo II, Carta apostólica Dies Domini, 31 de mayo de 

1998 

DMVP Congregación para el Clero, Directorio para el Ministerio y 

Vida de los Presbíteros, 11 de febrero de 2013 

DPFS Congregación para la Educación Católica, Directrices sobre la 

preparación de los formadores en los Seminarios, 4 de 

noviembre de 1993 



8 
 

DPPL Congregación para el Culto divino y la disciplina de los 

Sacramentos, Directorio sobre la piedad popular y la liturgia. 

Principios y orientaciones, 2002 

DREEF Congregación para la Educación Católica, Decreto de reforma 

de los estudios eclesiásticos de Filosofía, 28 de enero de 2011 

DV Concilio Vaticano II, Constitución dogmática Dei Verbum, 18 

de noviembre de 1965 

DVer Congregación para la Doctrina de la Fe, Instrucción sobre la 

vocación eclesial del teólogo Donum Veritatis, 24 de mayo de 

1990 

EFS Congregación para la Educación Católica, Carta circular La 

enseñanza de la filosofía en los seminarios, 20 de enero de 1972 

EG Francisco, Exhortación apostólica Evangelii Gaudium, 24 de 

noviembre de 2013 

EM Pontificio Consejo para la Pastoral de los Migrantes y de los 

Itinerantes, Instrucción Erga migrantes caritas Christi, 3 de 

mayo de 2004 

EMD Congregación para el Culto divino y la Disciplina de los 

Sacramentos, Carta circular Entre las más delicadas sobre los 

escrutinios acerca de la idoneidad de los candidatos, 10 de 

noviembre de 1997  

ES Pablo VI, Carta encíclica Ecclesiam Suam, 6 de agosto de 1964 

FR Juan Pablo II, Carta encíclica Fides et Ratio, 14 de septiembre 

de 1998 

FTS Congregación para la Educación Católica, La formación 

teológica de los futuros sacerdotes, 22 de febrero de 1976 

GeE Francisco, Carta apostólica Gaudete et Exsultate, 19 de marzo 

de 2018 

GS Concilio Vaticano II, Constitución pastoral Gaudium et Spes, 7 

de diciembre de 1965 

IASOS Congregación para la Educación Católica, Instrucción sobre la 

normativa canónica relativa a la admisión al Seminario de 

candidatos provenientes de otros Seminarios o de Familias 

religiosas, 8 de marzo de 1996 

IPTH Congregación para la Educación Católica, Instrucción sobre los 

criterios de discernimiento vocacional en relación con las 

personas con tendencias homosexuales antes de su admisión al 

seminario y a las órdenes sagradas, 4 de noviembre de 2005 

IEPI Congregación para la Educación Católica, Instrucción sobre el 

Estudio de los Padres de la Iglesia en la formación sacerdotal, 

10 de noviembre de 1989 

IFLS Congregación para la Educación Católica, Instrucción sobre la 

formación litúrgica en los Seminarios, 13 de junio de 1979 

ISP CV Asamblea Plenaria de la CEE, La Iglesia servidora de los pobres. 

Instrucción pastoral, 24 de abril de 2015 

LF Francisco, Carta encíclica Lumen Fidei, 29 de junio de 2013 



9 
 

LG Concilio Vaticano II, Constitución dogmática Lumen Gentium, 

21 de noviembre de 1964 

LS Francisco, Carta encíclica Laudato Si’, 24 de mayo de 2015 

MD Juan Pablo II, Carta apostólica Mulieris dignitatem, 15 de 

agosto de 1988 

MQ Pablo VI, Motu proprio Ministeria quaedam, 15 de agosto de 

1964  

MR Misal Romano, 3 ed. en español, 2016 

MM Francisco, Carta apostólica Misericordia et misera, 20 de 

noviembre de 2016  

MV Francisco, Bula Misericordiae Vultus, 11 de abril de 2015 

NMI Juan Pablo II, Carta apostólica Novo Millennio Ineunte, 6 de 

enero de 2001 

NVNE Obra Pontificia para las Vocaciones eclesiásticas, Nuevas 

Vocaciones para una Nueva Europa. In Verbo tuo, 6 de enero 

de 1998 

OECS Congregación para la Educación Católica, Orientaciones para la 

educación en el celibato sacerdotal, 11 de abril de 1974 

OEDS Congregación para la Educación Católica, Orientaciones para el 

estudio y enseñanza de la Doctrina Social de la Iglesia en la 

formación de los sacerdotes, 30 de diciembre de 1988 

OGLH Congregación para el Culto Divino, Ordenación General de la 

Liturgia de las Horas, 11 de abril de 1971 

OT Concilio Vaticano II, Decreto Optatam Totius, 28 de octubre de 

1965 

OUCPs Congregación para la Educación Católica, Orientaciones para el 

uso de las competencias de la psicología en la admisión y en la 

formación de los candidatos al sacerdocio, 29 de junio de 2008 

OUCS Congregación para la Educación Católica, Orientaciones sobre 

la formación de los futuros sacerdotes para el uso de los 

instrumentos de la Comunicación Social, 19 de marzo de 1986 

PDV Juan Pablo II, Exhortación apostólica postsinodal Pastores dabo 

vobis, 25 de marzo de 1992 

PE Juan Pablo II, Carta apostólica Patres Ecclesiae, 2 de enero de 

1980 

PG Patrologia graeca, ed. J.P. Migne 

PL Patrologia latina, ed. J.P. Migne 

PO Concilio Vaticano II, Decreto Presbyterorum Ordinis, 7 de 

diciembre de 1965 

PP Pablo VI, Carta encíclica Populorum Progressio, 26 de marzo 

de 1968 

PR Pontifical Romano. Ordenación del Obispo, de Presbíteros y 

Diáconos, 2 ed. typica, 29 de junio de 1989 

RC Juan Pablo II, Carta encíclica Redemptoris Custos, 15 de agosto 

de 1989 



10 
 

RFIS Congregación para el Clero, Ratio fundamentalis institutionis 

sacerdotalis. El don de la vocación presbiteral, 8 de diciembre 

de 2016 

RM Juan Pablo II, Carta encíclica Redemptoris Missio, 7 de 

diciembre de 1990 

RMa Juan Pablo II, Carta encíclica Redemptoris Mater, 25 de marzo 

de 1987 

SaC Pablo VI, Carta encíclica Sacerdotalis coelibatus, 24 de junio de 

1967 

SC Concilio Vaticano II, Constitución Sacrosanctum Concilium, 4 

de diciembre de 1963 

SCar Benedicto XVI, Exhortación apostólica postsinodal 

Sacramentum Caritatis, 22 de febrero de 2007 

SCD Congregación para el Clero, El sacerdote confesor y director 

espiritual, ministro de la misericordia divina, 9 de marzo de 

2011 

SDD Comisión Episcopal del Clero, Sacerdotes día a día. La 

formación permanente integral, 8 de septiembre de 1995 

SpS Benedicto XVI, Carta encíclica Spe Salvi, 30 de noviembre de 

2007 

SRS Juan Pablo II, Carta encíclica Sollicitudo Rei Socialis, 30 de 

diciembre de 1987 

STh Santo Tomás de Aquino, Summa Theologiae 

UR Concilio Vaticano II, Decreto Unitatis Redintegratio, 21 de 

noviembre de 1964 

VA Congregación para la Educación Católica, Carta circular 

Vocaciones adultorum, 14 de julio de 1976 

VC Juan Pablo II, Exhortación apostólica postsinodal Vita 

Consecrata, 25 de marzo de 1996 

VD Benedicto XVI, Exhortación apostólica postsinodal Verbum 

Domini, 30 de septiembre de 2010 

VG Francisco, Constitución apostólica Veritatis Gaudium, 8 de 

diciembre de 2017 

VMFE Congregación para la Educación Católica, Instrucción La Virgen 

María en la formación espiritual, 25 de marzo de 1998 

VSac XCIX Asamblea Plenaria de la CEE, Vocaciones sacerdotales 

para el siglo XXI. Hacia una renovada pastoral de las 

vocaciones al sacerdocio ministerial, 26 de abril de 2012 

 



11 
 

INTRODUCCIÓN 

 

1. Un nuevo Plan de Formación para los Seminarios Mayores de España 

 

1. «El don de la vocación al presbiterado, sembrado por Dios en el corazón de 

algunos hombres, exige a la Iglesia proponer un serio camino de formación, 

como ha recordado el Papa Francisco: “Se trata de custodiar y cultivar las 

vocaciones, para que den frutos maduros. Ellas son un diamante en bruto, que 

hay que trabajar con cuidado, paciencia y respeto a la conciencia de las 

personas, para que brillen en medio del pueblo de Dios”»
1
. Estas palabras que 

abren la Ratio Fundamentalis Institutionis Sacerdotalis animan a la Iglesia en 

España a tomar mayor conciencia del don de la vocación sacerdotal y de la gran 

responsabilidad que supone la formación de los seminaristas en el actual 

momento de la Iglesia y de la sociedad. 

 

2. El carácter peculiar del ministerio presbiteral y la importancia del mismo para 

la vida de la Iglesia exigen, a quienes han sido llamados por el Señor a este 

ministerio, una formación específica que los capacite para vivir con todas sus 

exigencias el sacerdocio y para ejercerlo con responsabilidad. 

 

3. En este intento de dar una respuesta al momento actual, la Iglesia en España, en 

comunión con la Iglesia universal, ha visto la necesidad de elaborar un 

documento nuevo que oriente la pastoral vocacional, la formación inicial de los 

seminaristas y la formación permanente del clero siguiendo las indicaciones de 

la nueva Ratio Fundamentalis
2
. 

 

4. Han pasado ya más de treinta años desde que en 1985 se actualizara la Ratio 

Fundamentalis Institutionis Sacerdotalis promulgada el 6 de enero de 1970, 

enriqueciéndola en numerosos aspectos a la luz del Código de Derecho 

Canónico promulgado en 1983. 

 

5. La formación sacerdotal ha tenido, después del Concilio Vaticano II, grandes 

aportaciones a la luz de algunos documentos del Magisterio de la Iglesia, entre 

los que podemos destacar los siguientes
3
: 

 

a) La exhortación apostólica Pastores dabo vobis (25 de marzo de 1992), 

de San Juan Pablo II, en la que se ofrece una visión integral de la 

                                                             
1 RFIS, Introducción, 1; Francisco, Discurso a la Plenaria de la Congregación para el Clero (3 de 

octubre de 2014).  
2  Cf. RFIS 3. 
3 Cf. Comisión episcopal de Seminarios y Universidades, La formación sacerdotal. Enchiridion. 

Documentos de la Iglesia sobre la formación sacerdotal (1965-1998), Madrid 1999; Constitución 

Apostólica Sapientia Christiana  (15 de abril de 1979) y las Normas de la Congregación para la 

Educación Católica sobre dicha Constitución (29 de abril de 1979);  Instrucción sobre la Formación 

Litúrgica en los Seminarios de la Congregación para la Educación Católica (3 de junio de 1979);  
Carta Circular sobre algunos aspectos más urgentes de la Formación espiritual de los Seminarios (6 

de enero de 1980), elaborada por la misma Congregación, y posteriormente la Ratio Fundamentalis 

Institutionis Sacerdotalis de 1985 después de la promulgación del Código de Derecho Canónico 

(1983). 



12 
 

formación e invita a tener en cuenta las cuatro dimensiones 

imprescindibles y presentes en la formación del seminarista: humana, 

intelectual, espiritual y pastoral. 

b) La carta apostólica en forma de Motu proprio Ministrorum institutio 

(16 de enero de 2013) de Benedicto XVI, en la que se pone en 

evidencia que a la formación de los seminaristas prosigue la 

formación permanente de los sacerdotes. 

c) El Santo Padre Francisco ha ofrecido un rico magisterio llamando a la 

conversión misionera de la Iglesia, con evidentes repercusiones en el 

ministerio; un constante ejemplo personal en relación con el 

ministerio y la vida de los sacerdotes, y ha animado y acompañado la 

publicación de la nueva Ratio Fundamentalis Institutionis 

Sacerdotalis sobre la formación sacerdotal, el Don de la vocación 

presbiteral (8 de diciembre de 2016), de la Congregación para el 

Clero.  

d) La constitución apostólica del papa Francisco Veritatis Gaudium 

sobre las Universidades y Facultades Eclesiásticas (8 de diciembre de 

2017) junto con las Normas aplicativas de la Congregación para la 

Educación Católica (27 de diciembre de 2017)
4
. Ha recordado la 

llamada a la santidad en Gaudete et Exsultate (19 de marzo de 2018). 

 

6. La Conferencia Episcopal Española ha querido elaborar su propio Plan de 

Formación Sacerdotal, con el fin de garantizar la necesaria comunión de 

criterios formativos entre las diversas diócesis, comunidades religiosas clericales 

y movimientos eclesiales. Siguiendo la recomendación de la propia Ratio 

fundamentalis, este Plan tiene en cuenta las circunstancias de tiempo y lugar en 

que vivimos, las características de las personas que se sienten llamadas al 

sacerdocio y las necesidades y exigencias pastorales inéditas de la Iglesia 

española
 5

. 

 

2. Nuestra historia reciente 

 

7. La Conferencia Episcopal Española ha ido aprobando diferentes documentos 

normativos para la formación sacerdotal: 

a) El primer Plan de la Conferencia Episcopal se aprobó en el año 1968. 

b) En 1978 se publicó el Plan de Formación Sacerdotal para los 

Seminarios Mayores.   

c) Más tarde se aprobó el texto: La formación para el ministerio 

presbiteral. Plan de formación sacerdotal para los Seminarios 

Mayores, el 24 de abril de 1986, como un documento normativo y 

vinculante en la Iglesia española. Por primera vez presentó como 

                                                             
4 Entre los muchos documentos de diversas Congregaciones sobre la formación sacerdotal 
destacamos, en pastoral vocacional, Nuevas vocaciones para una nueva Europa. In Verbo tuo (6 de 

enero de 1998) de la Obra Pontificia para las Vocaciones Eclesiásticas en colaboración con cuatro 

Congregaciones romanas.   
5
 Cf. RFIS 7-8. 



13 
 

apéndice un plan de estudios que cuidaba especialmente la formación 

intelectual de los seminaristas mayores. 

d) El 30 de mayo de 1996 se aprobó el Plan de formación sacerdotal 

para los Seminarios Mayores, vigente hasta la aprobación de este 

nuevo Plan. 

 

La Conferencia Episcopal ha reflexionado también sobre la pastoral 

vocacional, entre otros, en los siguientes documentos: 

 Orientaciones sobre pastoral vocacional, de septiembre de 1974, y 

Pastoral vocacional de la Iglesia en España. Instrumento de trabajo, 

de marzo de 1988. Ambos de la Comisión Episcopal de Seminarios y 

Universidades. 

 Vocaciones sacerdotales para el siglo XXI. Hacia una renovada 

pastoral de las vocaciones al sacerdocio ministerial, aprobado por la 

Asamblea plenaria el 26 de abril de 2012 a raíz de la JMJ 2011 

celebrada en Madrid. 

 

8. En cada uno de dichos documentos se han desarrollado las diferentes 

dimensiones y el proceso educativo, adecuado a su tiempo, de la formación de 

los futuros presbíteros acentuando la espiritualidad del sacerdote diocesano, 

especialmente después de la celebración del Simposio y del Congreso sobre 

espiritualidad sacerdotal organizados por la Comisión Episcopal del Clero a 

finales de los años ochenta
6
.  

 

9. La realidad actual exige un nuevo discernimiento para ofrecer a los seminaristas 

de nuestra nación los elementos formativos necesarios para acoger y vivir la 

identidad y espiritualidad del ministerio ordenado y la capacidad para vivir el 

sacerdocio con entrega generosa y como medio de santificación.  

 

3. Notas características y contenidos fundamentales de la formación 

 

10. La Ratio Fundamentalis regula la formación de los seminaristas y de los 

sacerdotes –tanto la inicial en el Seminario, como la permanente en la vida 

ministerial– de acuerdo con cuatro notas esenciales: única, integral, comunitaria 

y misionera. 

 

11. Única. Todos los momentos de la vida de un sacerdote –los fundamentos 

puestos en su experiencia familiar y en su participación en la comunidad 

parroquial, el momento profundo y delicado de la decisión vocacional, la 

formación inicial en el Seminario y la formación permanente en el ejercicio del 

ministerio presbiteral–constituyen un único proceso formativo. Se trata de un 

único camino discipular que, teniendo como origen el bautismo, se va 

perfeccionando a través de la iniciación cristiana, adquiere centralidad con la 

                                                             
6 Cf. Cf. Comisión Episcopal del Clero, Espiritualidad del Presbítero diocesano secular. Simposio, 

Madrid 1987; Espiritualidad sacerdotal. Congreso, Madrid 1989. 



14 
 

entrada en el Seminario, recibe el sello sacramental con la ordenación sacerdotal 

y prosigue durante toda la vida en el ejercicio del ministerio
7
. 

 

12. Integral. El seminarista y el presbítero han de crecer en su itinerario formativo 

cultivando simultánea y equilibradamente las cuatro dimensiones: humana, 

espiritual, intelectual y pastoral.  Esta unidad estructura su identidad y los 

capacita para donar su vida entera a la Iglesia en el ejercicio fecundo de la 

caridad pastoral.   

 

13. Comunitaria. El Seminario, como institución, existe en la forma de una 

comunidad educativa cristiana. Esto significa que la comunidad no es sólo el 

lugar donde se recibe la formación, sino que posee en sí misma una capacidad 

formativa. Del mismo modo que la vocación nace y es acogida en una 

comunidad particular, se forma en la comunidad discipular del Seminario. Son 

agentes de la formación, según su propia competencia, los diversos componentes 

del Pueblo de Dios. El seminarista, por la ordenación, se incorpora a la familia 

del presbiterio y al servicio de la Iglesia particular en una comunidad concreta. 

Los sacerdotes dedicados a la formación de los seminaristas también están 

llamados a formar entre sí una comunidad en el equipo formador, respetando las 

competencias y el encargo encomendado a cada uno. 

 

14. Misionera. Toda la formación sacerdotal se orienta a la misión. Este es el 

sentido de elaborar la Ratio nationalis y el proyecto formativo de cada 

Seminario, evangelizar en una realidad cultural concreta, y esto sólo se puede 

conseguir desde la perspectiva local. Todos los elementos de la formación se 

orientan así al servicio del Pueblo de Dios. Si toda la formación se orienta a la 

misión, el candidato al ministerio sacerdotal deberá adoptar las formas y medios 

más adecuados para este servicio.   

 

15. El futuro sacerdote proviene de la Iglesia particular y a ella regresa para servirla 

como pastor, con un nuevo envío y un carácter sacramental. Este regreso 

ministerial se refiere a la comunidad diocesana en la que quedará incardinado, 

para representar sacramentalmente a Cristo Cabeza, Siervo, Sacerdote, Esposo y 

Pastor, poniéndose al servicio de la comunión y de la misión confiada a la 

Iglesia: la evangelización.  

 

16. La formación, de acuerdo con estas cuatro notas características, posibilitará que 

los sacerdotes sean verdaderos discípulos y misioneros, enamorados del 

Maestro, pastores con «olor a oveja» que viven en medio del rebaño y le ofrecen 

la misericordia divina. El sacerdote, debidamente formado, se sabrá siempre 

discípulo necesitado de cultivar su personalidad ministerial, como continua 

configuración con Cristo. Para ello, el Seminario ha de cuidar un objetivo 

formativo central: la formación del hombre interior; y tener un criterio 

pedagógico: la gradualidad. 

 

                                                             
7
 RFIS, Introducción, 3. 



15 
 

17. La formación del hombre interior. La atención pastoral de los fieles exige 

que el presbítero posea una sólida formación y una madurez interior, ya que no 

puede limitarse a mostrar una «“simple apariencia de hábitos virtuosos”, una 

obediencia meramente exterior y formal a principios abstractos, sino que es 

llamado a actuar con una gran libertad interior. Se espera de él que interiorice, 

día tras día, el espíritu evangélico, por medio de una continua y personal 

relación de amistad con Cristo, hasta llegar a compartir sus sentimientos e 

imitar su comportamiento»
8
. La formación del hombre interior implica, pues, un 

proceso de maduración personal marcado por el autoconocimiento y el 

desarrollo de las virtudes, unido a una formación específica que tiene como 

núcleo la caridad pastoral y se expresa con coherencia en actitudes pastorales.   

 

18. El Papa Francisco ha sido crítico con estilos sacerdotales lejanos al Evangelio y 

ha designado con el término «mundanidad espiritual», a «la obsesión por la 

apariencia, una presuntuosa seguridad doctrinal o disciplinar, el narcisismo y 

el autoritarismo, la pretensión de imponerse, el cultivo solo exterior y ostentoso 

de la acción litúrgica, la vanagloria, el individualismo, la incapacidad de 

escucha de los demás y todo tipo de carrerismo». El texto de la Ratio 

Fundamentalis continúa describiendo el polo positivo: «Sean, al contrario, 

educados para la simplicidad, la sobriedad, el diálogo sereno, la autenticidad y, 

como discípulos a la escuela del Maestro, aprendan a vivir y a actuar desde la 

caridad pastoral que corresponde, al ser “servidores de Cristo y 

administradores de los misterios de Dios” (1 Cor 4,1)»
9
. 

 

19. La formación ha de ser gradual. Los valores de la fe y de la vocación no se 

aprenden de una vez para siempre, al contrario, implican un aprendizaje que 

constituye la base para otro nuevo aprendizaje. De esta manera se pone a la 

persona en camino hacia un siempre más, donde todo saber y toda experiencia es 

progresiva y acumulativa. Progresiva, porque siempre hay un paso más que dar; 

acumulativa, porque la meta ya conseguida continúa siendo objeto de 

crecimiento y ulterior profundización. Desarrollada en etapas, tanto en la 

formación inicial como en la formación permanente.   

 

20. Desde esta perspectiva se puede describir la formación en el Seminario como la 

«formación del discípulo de Jesús destinado a ser pastor»
10

. Esta formación 

inicial se articula en cuatro etapas fundamentales:  

 

a) La etapa propedéutica o introductoria, necesaria e indispensable, de 

al menos un año de duración, ofrece una introducción a la vida 

sacerdotal y al mismo proceso formativo. 

b) La etapa discipular o de estudios filosóficos, de dos a tres años de 

duración, acompaña al seminarista en la afirmación consciente y libre 

de su opción de seguimiento de Jesús en la vida discipular, elemento 

absolutamente necesario para que, después, se pueda realizar 

                                                             
8  RFIS 41. 
9 RFIS 42; cf. EG 93-97. 
10

 RFIS 62. 



16 
 

efectivamente la formación sacerdotal. Se trata de educar al hombre y 

al discípulo de una manera rigurosa y sistemática.  

c) La etapa configuradora o de los estudios teológicos, de tres o cuatro 

años de duración, es más específica, porque ayuda al seminarista a 

emprender el camino místico y ascético de la configuración personal 

con Cristo Cabeza, Siervo, Pastor, Sacerdote y Esposo. 

d) La etapa pastoral o de síntesis vocacional, de duración y modalidad 

variable, según la situación de cada candidato y la práctica de la 

diócesis. Transcurre entre el fin de la etapa configuradora y la 

ordenación presbiteral. En ella se recibe la ordenación diaconal. 

 

21. La denominación de etapas «discipular» y «configuradora» subraya dos 

dinamismos que han de ser vividos después durante todo el ministerio. El 

sacerdote debe ser siempre discípulo y ha de vivir en una continua configuración 

con Cristo, pero en las distintas etapas de la formación inicial se desea poner el 

acento específicamente en el significado y vivencia de estas exigencias de la 

vida cristiana y sacerdotal.  

 

22. El Seminario Mayor debe ser una escuela de fidelidad a Jesucristo, a su Iglesia 

y a la propia vocación y misión. Antes que un lugar material es un ámbito 

espiritual que favorece y asegura un proceso formativo, de manera que los 

candidatos puedan llegar a ser, por el sacramento del Orden, una imagen viva de 

Jesucristo buen Pastor. Su identidad profunda y su sentido es continuar en la 

Iglesia la experiencia de formación que el Señor realizó con los doce Apóstoles. 

La vida en el Seminario es una escuela de seguimiento de Cristo, un tiempo 

privilegiado para dejarse educar por Él con la finalidad de aprender a dar la vida 

por Dios y por los hermanos
11

. En dicha comunidad ha de reinar la amistad, el 

clima de familia, la caridad que alimenta el sentido de comunión con el obispo y 

con la Iglesia
12

. Es la comunidad de referencia del seminarista hasta su 

ordenación. 

 

23. El acompañamiento formativo precisa del discernimiento de los formadores 

que debe contemplar todas las dimensiones de la formación. En el paso de una 

etapa a otra y en el discernimiento propio del proceso de órdenes no bastan el 

buen comportamiento o haber superado los cursos académicos. El seminarista 

debe dar pruebas de un verdadero progreso en su camino alcanzando el grado de 

madurez humana y vocacional exigido para cada etapa. La etapa pastoral busca 

ofrecer al candidato una adecuada preparación a la ordenación, caracterizada 

como síntesis vocacional. La declaración de idoneidad certifica la ausencia de 

deficiencias graves, pero también debe constatar, de modo positivo, el 

crecimiento integral del candidato y prever su disposición para asumir con 

responsabilidad la formación permanente.  

 

                                                             
11 Cf. PDV 42,c.  
12

 VSac, 3.1.3. 



17 
 

24. El Obispo, último responsable de la formación sacerdotal en la diócesis, y los 

formadores, responsables directos de esta, han de ofrecer siempre a las nuevas 

generaciones la propuesta formativa más ajustada a los criterios presentados en 

la Ratio Fundamentalis, y acogidos en este Plan de Formación, teniendo en 

cuenta la realidad social y cultural de los jóvenes, evitando la repetición 

automática de los esquemas de la formación recibida. 

 

 

4. Ámbito de aplicación 

 

25. Las normas de este Plan de formación, que ha tenido presente la normativa dada 

por la autoridad suprema de la Iglesia y ha sido aprobado por la Santa Sede, 

«han de observarse en todos los Seminarios tanto diocesanos como 

interdiocesanos»
13

. Salvada la autoridad del Obispo diocesano, este Plan de 

formación tiende a unificar la formación presbiteral en la nación
14

. Aunque está 

dirigido fundamental y primariamente a los Seminarios diocesanos, servirá de 

orientación para los Planes de formación de presbíteros de Institutos de Vida 

Consagrada y Sociedades de Vida Apostólica que podrían acomodarse a él, 

guardando las debidas proporciones y salvando el derecho propio. También se 

aplica íntegramente en las casas de formación de los movimientos y de las 

nuevas comunidades eclesiales, bajo la autoridad del Obispo diocesano
15

.  

 

26. En lo que se refiere a los estudios académicos de filosofía y de teología, que se 

pueden definir como tales con base a la legislación canónica, eclesiástica y/o 

civil y, también, a las facultades eclesiásticas, es competente la Congregación 

para la Educación Católica, la cual es responsable, además, de los acuerdos con 

las autoridades civiles. 

 

27. Compete a la Conferencia Episcopal, no a cada Obispo en particular, el derecho 

y el deber de revisar el Plan de Formación sacerdotal, así como, cuando se 

considerase útil y oportuno, aprobar experiencias particulares en el territorio
 
de 

la Conferencia
16

. El texto inicial y las revisiones posteriores han de ser 

aprobadas por la Santa Sede
17

. 

 

28. Para favorecer un diálogo constante entre la Santa Sede y las Iglesias 

particulares, como signo de cercanía y para recibir consejo y apoyo, los 

Seminarios interdiocesanos, según lo establecido en su propio Estatuto, enviarán 

periódicamente un informe a la Congregación para el Clero sobre la actividad 

formativa desarrollada. 

 

 

 

                                                             
13 CIC 242,2. 
14 Cf. RFIS 6. 
15 Cf. OT, Proem.; RFIS 1,c. 
16 Cf. RFIS 4. 
17

 CIC 242,1; RFIS 3. 



18 
 

5. Reglamento y Proyecto formativo de cada Seminario 

 

29. Además de un reglamento propio, de carácter más disciplinar referido a la vida 

diaria y al régimen interno del Seminario
18

, el Obispo diocesano –o los obispos 

interesados en el caso de un Seminario interdiocesano– con la ayuda de los 

formadores tienen el deber de elaborar un proyecto de «formación integral» o 

«itinerario formativo» que, teniendo como referencia la RFIS, adapte de forma 

más concreta la normativa y orientaciones del presente Plan de Formación y la 

visión pedagógica que lo inspira a «la realidad y exigencias de la Iglesia 

particular, teniendo en cuenta el origen cultural de los seminaristas, la pastoral 

de la Diócesis y la propia tradición formativa»
19

. Es necesario garantizar la 

aplicación práctica tanto del Reglamento como del Proyecto formativo de cada 

seminario y revisar periódicamente su contenido para que responda a la realidad 

de la comunidad formativa.  

 

6. Colaboración interdiocesana 

 

30. El Plan de Formación sacerdotal es un instrumento de comunión al servicio de 

la aplicación fiel en nuestras diócesis de la Ratio Fundamentalis Institutionis 

Sacerdotalis. A partir de esta normativa y orientación común, es necesario el 

impulso de servicios concretos que faciliten el discernimiento y el trabajo en 

comunión en favor de la promoción vocacional y de la formación inicial y 

permanente de los seminaristas y presbíteros en España: 

 

a) La CEE ha de abordar la puesta en marcha del Centro Nacional de 

pastoral vocacional previsto en el documento Vocaciones 

sacerdotales para el siglo XXI. 

b) La Comisión Episcopal de Seminarios y Universidades seguirá 

convocando encuentros periódicos de Rectores y Formadores de los 

Seminarios, así como de los responsables de pastoral vocacional. 

También de Directores y profesores de Centros académicos donde 

realicen sus estudios los candidatos al ministerio ordenado. 

c) La Comisión Episcopal de Seminarios y Universidades, con la ayuda 

del Consejo asesor de Rectores, puede organizar actividades que 

contribuyan a la preparación inicial y permanente de los formadores 

de los Seminarios y otras dirigidas a los seminaristas, que colaboren 

en su itinerario formativo. 

d) Las Comisiones episcopales del Clero y de Seminarios y 

Universidades han de mantener una colaboración constante al servicio 

de la aplicación de la Ratio Fundamentalis Institutionis Sacerdotalis y 

de este Plan de Formación, sobre todo en lo que se refiere a la unidad 

y continuidad entre la formación inicial y la permanente.  

e) Las Provincias o Regiones eclesiásticas han de promover en su ámbito 

territorial la colaboración entre los Seminarios a través de la 

                                                             
18 Cf. CIC 243. 
19

 RFIS 10; cf. PDV 61. 



19 
 

realización de actividades comunes. Esta colaboración puede 

realizarse de diversas formas:  

- La integración plena del itinerario formativo con la erección de 

un Seminario interdiocesano
20

. 

- La acogida por parte de un Seminario diocesano de los 

seminaristas de otra u otras diócesis. 

- La realización de alguna etapa o periodo formativo en común.  

- Otras actividades o encuentros formativos o de convivencia 

entre seminaristas y formadores. 

                                                             
20

 Cf. CIC 237.  



20 
 

 

I. DESCRIPCIÓN DEL CONTEXTO  

SOCIAL, CULTURAL Y ECLESIAL DE LA IGLESIA EN ESPAÑA 
  

1. Las circunstancias y las exigencias características del tiempo y lugar en que 

vivimos 

  

31.  «Dios llama siempre a sus sacerdotes desde determinados contextos humanos y 

eclesiales, que inevitablemente los caracterizan y a los cuales son enviados para el 

servicio del Evangelio de Cristo»
21

. Por ello, al elaborar este Plan de formación para los 

Seminarios Mayores de la Iglesia en España, se han tenido en cuenta los factores 

sociales, culturales y eclesiales que caracterizan la época en la que vivimos.  

 

32. El género humano vive un periodo nuevo de su historia caracterizado no sólo por 

cambios rápidos y profundos sino por un verdadero «cambio de época…generado por 

los enormes saltos cualitativos, cuantitativos, acelerados y acumulativos»22  hasta el 

punto de reclamar de nosotros, más que análisis y diagnósticos que envejecen pronto, un 

estilo de discernimiento evangélico23
. 

 

33. Estas profundas transformaciones que se operan en nuestro mundo han afectado de 

forma especial a la sociedad española en las últimas décadas, de tal manera que la 

Iglesia española en sus personas, comunidades e instituciones vive un extraordinario 

desafío evangelizador que ha de tenerse en cuenta en la formación de los pastores.  

 

34. La Conferencia Episcopal Española ha dirigido una «mirada compasiva a nuestro 

mundo» encontrando los siguientes rasgos: poca valoración social de la religión; 

exaltación de la libertad y del bienestar material; predominio de una cultura secularista, 

del subjetivismo al relativismo, y la «cultura del todo vale»
24

, que genera la 

proliferación de «nuevas pobrezas»
25

. Este ambiente secularizador, que afecta con 

fuerza a la vida interna de la propia comunidad cristiana, está generando una debilidad 

social de la Iglesia. Pero tiene también sus aspectos positivos en cuanto puede ayudarla 

a purificarse de falsos esquemas en sus relaciones con la sociedad y con las personas, y 

anima a los católicos a comprender la manera más adecuada de situarse en el mundo 

como verdaderos discípulos misioneros. 

 

35. La Iglesia en España vive un extraordinario cambio en su manera de estar presente en 

la sociedad, tanto desde el punto de vista cuantitativo –número de fieles, presbíteros y 

personas consagradas, parroquias muy pequeñas en amplias zonas de nuestro territorio, 

etc–, como cualitativo, en la forma de dialogar y ofrecer el anuncio del evangelio a 

                                                             
21

 PDV 5. 
22 EG 52. Cf. LS 18. 
23 Cf. PDV 10; EG 51; DFSJ 4. 
24 CVI Asamblea plenaria de la CEE, Iglesia en misión al servicio de nuestro pueblo. Plan Pastoral 

2016-2020 (16-20 de noviembre de 2015). 
25 Cf. ISP 15-22. Entre las raíces de esas nuevas pobrezas están la negación de la primacía del ser 

humano, la cultura de lo inmediato y de la técnica, un modelo centrado en la economía con la idolatría 

de una lógica mercantil.  



21 
 

nuestros conciudadanos.  

 

36. El largo proceso de secularización, muy arraigado en la mentalidad de los jóvenes, 

unido al fenómeno de una creciente globalización, nos sitúa ante un contexto cultural y 

social que tiende a excluir al Dios personal de la vida de los hombres y los pueblos, de 

manera que la fe y la práctica de la religión se considere un hecho meramente privado, 

sin relevancia alguna en la vida social. El silencio sobre Dios se va imponiendo como 

norma básica de convivencia. 

 

37. El presente cambio cultural –con sus rasgos más decisivos y determinantes, el 

subjetivismo y el relativismo– va afectando a la misma concepción integral del ser 

humano, es decir, a la conciencia de su propia identidad y de sus relaciones con los 

demás seres humanos, con el mundo y con Dios. El condicionamiento que supone la 

ideología de género, en sus expresiones más radicales, afecta a los jóvenes españoles en 

gran manera. El resultado es «un hombre débil, sin fuerza de voluntad para 

comprometerse, celoso de su independencia, pero que considera difíciles las relaciones 

humanas básicas como la amistad, la confianza, la fidelidad a los vínculos 

personales»26. 

 

38. Entre los elementos positivos de nuestra cultura, podemos destacar: su sí a la 

comunicación, su valoración de la solidaridad, su defensa, aunque parcial, de la vida, su 

extraordinario aprecio de la libertad, su búsqueda del amor y de la felicidad. Es un 

desafío presentar a Dios a los jóvenes no como enemigo de esos valores sino como su 

verdadero artífice y la garantía real de su cumplimiento.   

 

39. En constante discernimiento de la llamada que el Señor realiza en el momento presente, 

hemos de revisar la vida de nuestros Seminarios y preguntarnos cómo formar a los 

candidatos al sacerdocio apostólico en el siglo XXI. Se hace muy necesario conocer a 

los jóvenes de hoy; identificar sus luces y sombras es vital para hallar la mejor manera 

de acompañarlos en su proceso formativo.  

 

40. El camino de la formación sacerdotal en España habrá de cuidar:  

a) La experiencia de encuentro con el Dios vivo, fuente de autenticidad y fervor en 

la vida espiritual de los discípulos misioneros.  

b) La madurez afectiva que propicie la sinceridad en el desprendimiento y la mayor 

intensidad en el amor al Señor y al prójimo.  

c) La capacidad de escucha y diálogo desde la solidez de los criterios teológicos, 

morales y pastorales.  

d) La forma de vida apostólica encarnada personal y comunitariamente. 

 

 

 

 

 

                                                             
26 LXXVI Asamblea Plenaria de la CEE, Instrucción pastoral La familia, santuario de la vida y 

esperanza de la sociedad (27 de abril de 2001) 25.  



22 
 

2. Algunas características de los jóvenes de hoy entre los que se encuentran los que 

están llamados al sacerdocio ministerial 

 

41. Aun en un contexto de globalización creciente, existen también en nuestro país muchas 

diferencias en el mundo juvenil, «muchas juventudes»
27

. Como en otros lugares del 

mundo, los jóvenes que viven entre nosotros se abren paso en la vida en medio de no 

pocas dificultades, por ejemplo, aquellos que crecen sin padres o sin familia, los que no 

encuentran trabajo, los que sufren algún tipo de carencia material o afectiva, los que son 

víctimas de cualquier tipo de abuso
28

. Los jóvenes sienten la necesidad de lugares y 

ocasiones en los que poner a prueba su capacidad de relación con los demás, madurar en 

su vida afectiva, así como de figuras de referencia
29

 cercanas, creíbles y coherentes que 

les ofrezcan apoyo, estímulo y ayuda para reconocer los propios límites, sin ser 

juzgados. El papel de los padres y la familia sigue siendo crucial y cada vez más difícil. 

 

42. Los jóvenes son especialmente sensibles a los problemas sociales, del medio ambiente 

y a las discriminaciones de todo tipo. «En algunos jóvenes reconocemos un deseo de 

Dios, aunque no tenga todos los contornos del Dios revelado. En otros podremos 

vislumbrar un sueño de fraternidad, que no es poco. En muchos habrá un deseo real de 

desarrollar las capacidades que hay en ellos para aportarle algo al mundo. En algunos 

vemos una sensibilidad artística especial, o una búsqueda de armonía con la 

naturaleza. En otros habrá quizás una gran necesidad de comunicación. En muchos de 

ellos encontraremos un profundo deseo de una vida diferente. Se trata de verdaderos 

puntos de partida, fibras interiores que esperan con apertura una palabra de estímulo, 

de luz y de aliento»
30

. 

 

43. No obstante, estamos ante un joven con frecuencia vulnerable, a veces con historias 

personales que han provocado heridas afectivas o morales que no aparecen a primera 

vista
31

. Desean amar y ser amados, pero en un mundo hipersexualizado les resulta difícil 

mantener una buena relación con el propio cuerpo, vivir serenamente las relaciones 

afectivas o comprender la moral sexual propuesta por la Iglesia
32

. No es difícil encontrar 

entre muchos jóvenes alguno de estos componentes: pensamiento débil, convicciones 

sin firmeza, indiferencia, pragmatismo, aislamiento; su norma de conducta es lo que 

está de moda; su ética se fundamenta en la estadística y la emoción, sustitutivas ambas 

de la conciencia, relegada a la pura intimidad. El joven vive el consumo como una 

nueva experiencia de libertad. No hay para ellos nada bueno ni malo con carácter 

absoluto. 

 

44. Otra característica novedosa de estos tiempos que influye notablemente en la 

formación es la pertenencia a la llamada «generación hiperconectada». Los jóvenes 

que entran en nuestros seminarios son ya «nativos digitales». No sólo «usan» los 

instrumentos de comunicación, sino que éstos configuran su personalidad, su forma de 

                                                             
27 Cf. ChV 68-70. 
28 Cf. ChV 95-102.  
29 Cf. ChV 99.  
30 ChV 84. 
31 Cf. ChV 83.  
32

 Cf. ChV 81. 



23 
 

ver la realidad, de relacionarse con los demás, de buscar respuestas a sus preguntas y de 

llenar sus vacíos afectivos. La web y las redes sociales ofrecen una nueva manera de 

comunicarse, un lugar de encuentro e intercambio, de participación sociopolítica e 

implicación ciudadana y también de evangelización. Sin embargo, corren el riesgo de 

reducir la comunicación personal al contacto virtual, generar aislamiento, manipulación 

ideológica, dependencias y adicciones, distorsión de la verdad e incluso violencia. Esto 

plantea un desafío nuevo a nuestros sistemas educativos en orden a ayudar a los jóvenes 

a pasar del contacto virtual a la sana comunicación y a hacer una síntesis equilibrada 

entre la realidad personal, la propia tradición cultural y el continente global
33

. 

 

45. En estos años ha aumentado considerablemente el fenómeno migratorio hasta el punto 

de que podemos hablar de los «migrantes como el paradigma de nuestro tiempo». 

Entre los numerosos migrantes que llegan a nuestros países occidentales muchos de 

ellos son jóvenes que han tenido que marchar de su tierra por razones diversas, 

normalmente dramáticas y dolorosas, con el riesgo de perder sus raíces y ser rechazados 

en el lugar de destino, pero con la oportunidad que representan para nosotros de 

enriquecimiento mutuo cultural, eclesial y también vocacional
34

. A su vez no pocos de 

nuestros jóvenes se ven obligados a salir de su casa y a cambiar con frecuencia de lugar 

por motivos de estudio, falta de trabajo o búsqueda de mejores condiciones de vida. Esta 

inestabilidad espacial repercute también en una cierta inestabilidad emocional e 

inseguridad existencial. Los jóvenes de hoy tienen más dificultades para tomar 

determinaciones para toda la vida. La inseguridad les paraliza, el temor a las 

dificultades les crea ansiedad, les falta serenidad para mirar al futuro con certidumbre. 

Sin embargo, es preciso seguir confiando en la capacidad que la fe tiene para llenar la 

vida de una persona, hasta el punto de que llegue a dejarlo todo por el Señor y su obra 

redentora. Hay que ofrecer al corazón del joven el ideal valiente de la entrega total, de 

plenitud y de vida verdadera. 

 

46. En la última década se ha acelerado la secularización y descristianización de los 

jóvenes en España. Muchos consideran la religión como un asunto privado y se 

consideran espirituales o en búsqueda de la interioridad, pero no pertenecientes a una 

confesión religiosa. La religión ya no se ve como la forma ordinaria de acceder al 

significado de la vida, y se sustituye por ideologías y emociones, o por el éxito personal 

o profesional. «Un número consistente de jóvenes, por razones muy distintas, no piden 

nada a la Iglesia porque no la consideran significativa para su existencia»
35

. 

 

47.  La relación de los jóvenes con la figura de Jesús es muy variada. «Para muchos 

jóvenes Dios, la religión y la Iglesia son palabras vacías, en cambio son sensibles a la 

figura de Jesús, cuando viene presentada de modo atractivo y eficaz»
36

 . Muchos lo 

reconocen como Salvador e Hijo de Dios y con frecuencia se sienten cercanos a él a 

través de María, su Madre. Otros no tienen una relación personal con él, pero admiran 

su enseñanza o su coherencia ética. Para otros, es una figura del pasado carente de 

relevancia existencial, o muy distante de la experiencia humana. Algunos tienen una 

                                                             
33 Cf. ChV 86-90. 
34 Cf. ChV 91-94.  
35 ChV 40.   
36

 ChV 39. 



24 
 

concepción de la perfección cristiana como un modelo inalcanzable.   

 

48. En la comunidad cristiana encontramos jóvenes que se sienten parte viva de la Iglesia 

y lo manifiestan con convicción, a través de un compromiso activo dentro de ella. 

Anhelan que la Iglesia ejerza una crítica profética y fraterna, al tiempo que le piden 

superar actitudes defensivas para escuchar con humildad y acoger con empatía nuevas 

sensibilidades y propuestas que comparten
37

. Existen numerosas actividades en las que 

participan activamente como la catequesis, la liturgia, los voluntariados, así como el 

cuidado de los más pequeños en asociaciones de tiempo libre. En numerosos ambientes, 

los jóvenes católicos piden momentos de oración y experiencias sacramentales capaces 

de renovar su vida cotidiana. Y no podemos olvidar que «el corazón de la Iglesia está 

lleno de jóvenes santos», cuya santidad «puede renovar su ardor espiritual y vigor 

apostólico», dando testimonio de «otra forma de vivir la juventud»
38

.  

 

49. Los movimientos, las asociaciones y las congregaciones religiosas ofrecen a los 

jóvenes la oportunidad de madurar en la fe, de vida comunitaria y de compromiso. En 

muchos contextos, la piedad popular sigue siendo un acceso importante a la fe para las 

jóvenes generaciones, que encuentran importantes canales de expresión corporal y 

afectiva en la música y en el canto. Junto a otras reuniones nacionales, internacionales y 

continentales, la JMJ desempeña un papel importante en la vida de muchos jóvenes. 

 

50. Algunos jóvenes que actualmente sienten la llamada al sacerdocio participan de las 

posibilidades y contradicciones que presenta nuestro contexto social y religioso, en el 

que habrán de ejercer el ministerio. Esto tiene repercusiones inmediatas tanto sobre su 

vocación como sobre su proceso formativo. Así al lado de su deseo de entrega, amor a 

la Iglesia o identificación con alguna figura sacerdotal, se deja sentir, en no pocos de 

ellos, el atractivo de la «sociedad de consumo» con sus consecuencias: individualismo, 

hedonismo y materialismo, y el rechazo de cuanto suponga sacrificio o esfuerzo. Se 

observa la tendencia a vivir la fe de forma subjetiva, sin identificarse plenamente con la 

institución eclesial, pues su sentido de pertenencia a la Iglesia se basa en vínculos 

afectivos y en criterios subjetivos. Este rasgo tiene repercusiones directas en la 

formación comunitaria y en la conciencia de pertenecer a una Iglesia particular.  

 

51. Algunos pueden estar influenciados por una visión reducida de la sexualidad humana y 

una experiencia equivocada de la libertad, que se resiste a dejarse orientar por la verdad 

objetiva y acaba en concepciones parciales de la fe cristiana. También se percibe la 

secularización interna que reduce la vida cristiana y la consiguiente concepción del 

ministerio presbiteral a la ejecución de unas funciones y a la propuesta de unos valores. 

El «pelagianismo» y el «gnosticismo» actuales denunciados por el papa Francisco en 

Gaudete et exsultate también les afectan. 

 

52. En otras ocasiones la influencia del contexto cultural se produce de manera reactiva en 

personalidades que buscan seguridad y refugio en formas institucionales cerradas, con 

apegos a los aspectos externos de la liturgia y una comprensión del ministerio sacerdotal 

                                                             
37 Cf. ChV 41; 65.   
38

 Cf. ChV 49-50. 



25 
 

impregnada de clericalismo. La relación con el mundo y la consiguiente propuesta de 

evangelización puede estar así marcada por recelos y condenas.  El discernimiento 

permanente, la llamada a la conversión pastoral y el trabajo con otros resultan muy 

difíciles para estas personas. 

 

53. Surgen candidatos con una experiencia viva de fe y de pertenencia eclesial, que han 

recibido la llamada al ministerio ordenado a través de los desafíos de la evangelización 

en España. En algunos casos la identificación entre conversión y vocación al ministerio 

precisan un acompañamiento clarificador y un adecuado discernimiento.  

 

3. La situación de los Seminarios 

 

54.  La realidad vocacional, en muchas de nuestras Iglesias particulares, respecto al 

número de candidatos es muy preocupante, sobre todo si tenemos en cuenta que las 

escasas ordenaciones de estos años coinciden con la jubilación o fallecimiento de 

generaciones muy numerosas de sacerdotes ordenados en los últimos años 50 y 

primeros 60 del siglo pasado, por lo que la sustitución no es posible. Todo ello, además 

de reclamar una conversión pastoral nos pide: 

 

a) En primer lugar, a cada miembro de la Iglesia y a nuestras comunidades e 

instituciones un trabajo creativo y constante en la pastoral de las vocaciones 

sacerdotales.  

b) Pero también hace necesario el discernimiento sobre la erección de 

Seminarios interdiocesanos o la posibilidad de confiar la formación de los 

seminaristas a otra Iglesia particular.   

 

55. Es significativo el número de vocaciones que proceden de grupos, movimientos o 

asociaciones que tienen una espiritualidad particular. El sacramento del Orden es origen 

de la identidad y espiritualidad del presbítero diocesano y desde ella han de acogerse y 

vivirse las espiritualidades propias de las comunidades de procedencia.  Es importante 

que tanto los candidatos como los responsables de estos grupos, movimientos o 

asociaciones, conozcan y acepten este Plan de Formación y el Seminario diocesano 

como comunidad de referencia en el proceso formativo para el que se pedirá la 

colaboración de la comunidad de origen. Es primordial evitar interferencias o conflictos, 

que puedan confundir o llevar a equívocos a los candidatos
39

.  

 

56. Una realidad también creciente es el número de candidatos que por razones diversas no 

tienen una vinculación real y efectiva con la parroquia o la diócesis de origen, donde 

tienen su domicilio. El proceso formativo debe reforzar el sentido objetivo de 

pertenencia eclesial y el vínculo con la parroquia de origen. Este asunto ha de tenerse en 

cuenta para la solicitud de informes previos a la admisión, ministerios y órdenes 

sagradas. 

 

 

 

                                                             
39

 Téngase en cuenta para discernir estas situaciones lo indicado en PDV 68, d-g y en RFIS 60, a. 



26 
 

4. Un extraordinario desafío misionero y formativo a tener en cuenta 

 

57. La renovación de la formación sacerdotal promovida por el Concilio Vaticano II, que 

está presente con especial vigor en el texto de la Ratio Fundamentalis, es fruto del 

camino eclesial recorrido. Sus criterios y principios básicos, discernidos y recogidos en 

los anteriores planes de formación sacerdotal, iluminan la realidad y tarea en nuestros 

Seminarios y han de articular sus respectivos proyectos educativos. 

 

58. Las características de la juventud española de la que proceden los candidatos al 

ministerio sacerdotal refuerzan la propuesta que realiza la Ratio Fundamentalis de 

ofrecer el proceso formativo como un único camino discipular y configurador del futuro 

pastor que sea integral, comunitario y misionero. La renovación de los Seminarios es 

una expresión significativa de la conversión pastoral a la que el papa Francisco convoca 

a todas las instituciones eclesiales
40

. 

 

59. En un permanente coloquio entre fidelidad y novedad, este Plan de Formación 

presbiteral para los Seminarios Mayores señala estos criterios y principios básicos: 

 

a) La concepción del Seminario como itinerario de vida, antes que un mero espacio 

físico, que comporta un proceso formativo marcado, no por una simple superación de 

cursos, sino por un continuo crecimiento personal en cada una de las cuatro 

dimensiones educativas relacionadas entre sí con el objetivo de que el seminarista se 

configure gradualmente con Jesucristo, Siervo y Pastor de la Iglesia, y se disponga 

para acoger y vivir el don de la caridad pastoral.  

 

b) El objetivo del proceso formativo es hacer un verdadero discernimiento personal y 

eclesial sobre la vocación ministerial del candidato. En este sentido es necesario 

cuidar el discernimiento previo a la entrada en el Seminario y el curso propedéutico 

para escuchar, conocer y acompañar la historia personal de cada candidato, sus 

motivaciones vocacionales y su primera comprensión del ministerio ordenado.   

 

c) La dedicación plena y la participación activa y responsable de los seminaristas en el 

proceso integral y personalizado de formación sacerdotal dentro de la comunidad 

formativa.  

 

d) La importancia de una cuidadosa formación humana que tenga en cuenta la historia 

familiar, relacional y afectiva del candidato, en orden a conseguir «personalidades 

sanas, equilibradas, sólidas y libres capaces de llevar el peso de las 

responsabilidades pastorales»
41

 en este momento cultural y eclesial.  

 

e) La necesidad de una formación religiosa y espiritual hondamente personalizada y 

vivencialmente experimentada como una relación de comunión y amistad profundas 

con Jesucristo, en obediencia a la voluntad del Padre y docilidad a la acción del 

Espíritu Santo. 

                                                             
40 Cf. EG 27. 
41

 PDV 42. 



27 
 

 

f) La adquisición de una seria formación intelectual que capacite a los futuros 

sacerdotes para el anuncio del Evangelio en el mundo actual, haciéndolo creíble 

frente a las legítimas exigencias de la razón humana. 

 

g) La inserción progresiva de los seminaristas en la vida de la diócesis, y el seguimiento 

atento de los problemas de la sociedad, en los rostros de sus miembros, para cultivar 

un creciente celo apostólico que acompañe la misión del pueblo santo de Dios en 

favor de todos los hombres.  

 

h) La vida común en el Seminario tiene un carácter eminentemente formativo. El 

objetivo de esta vida comunitaria consiste en forjar personas de comunión capaces de 

dialogar con diferentes sensibilidades en la Iglesia, de colaborar con personas 

distintas y de trabajar en equipo. Al mismo tiempo, ha de ayudar a experimentar la 

«radical forma comunitaria»
42

 del ministerio ordenado para prepararse a vivir la 

pertenencia a la fraternidad sacramental del presbiterio diocesano.  

 

i) El Seminario ha de alentar el dinamismo misionero, tanto en la pastoral ordinaria, en 

la nueva evangelización de nuestra tierra, como en la misión ad gentes, formando 

pastores misioneros con amplio sentido eclesial, con capacidad de escucha y anuncio, 

capaces de colaborar, desde la unión del presbiterio diocesano, con laicos y 

consagrados en la salida misionera de la Iglesia, abiertos incluso a ser enviados a 

otros lugares donde haya mayores necesidades.    

 

j) La profunda relación que guardan entre sí la formación «inicial» del Seminario y la 

formación «permanente» de los sacerdotes en el horizonte de un solo proyecto 

orgánico de vida cristiana y sacerdotal. 

 

 

 

                                                             
42

 PDV 23. 



28 
 

II. LAS VOCACIONES SACERDOTALES 
 

1. Principios generales 

 

60. El evangelio de la vocación es permanente buena noticia acerca de Dios que 

siempre llama y del hombre que existe, crece y llega a la plenitud porque es 

llamado, se abre a la escucha y responde. La vocación no es algo extraordinario 

que solo algunos privilegiados pueden experimentar, sino que se entiende desde 

el sentido elemental de la vida: la vida es un bien recibido que tiende a 

convertirse en bien que se dona. Además, el hombre, creado a imagen y 

semejanza del Dios Amor, ha sido agraciado por la redención de la sangre del 

Hijo, de manera que quien acoge la salvación, es llamado de nuevo a colaborar 

en la salvación de los demás a través de una identificación vocacional 

específica
43

. Toda vocación es «llamada a la amistad con Él» y a participar en 

su obra salvadora poniendo nuestras capacidades «al servicio de los demás», sea 

en la secularidad, en la vida consagrada o en el ministerio ordenado
44

. La 

vocación al sacerdocio ministerial acontece en continuidad con la común 

vocación cristiana bautismal, por la cual el Pueblo de Dios es asumido también 

como instrumento de redención universal y enviado a todo el universo como luz 

del mundo y sal de la tierra
45

. La recepción de estos dones inmerecidos y 

gratuitos fundamenta el evangelio de la vocación.  

 

61. La pastoral de la llamada forma parte del primer anuncio que invita a la fe, 

convocando a una comunidad de discípulos misioneros en la que cada uno es 

llamado y enviado, salvado y responsabilizado de la salvación de otros. La 

iniciación en la fe y en la vida cristiana llega a su plenitud con el discernimiento 

de la vocación propia en respuesta confiada a la llamada del Señor.  

 

62. Por otro lado, si la vocación es «el eje en torno al cual se articulan todas las 

dimensiones de la persona», este principio no sólo afecta a cada creyente sino a 

la pastoral en su conjunto que ha de encontrar en «la dimensión vocacional…un 

principio unificador». De este modo la pastoral vocacional no puede reducirse a 

un «sector separado e independiente» sino que ha de «animar toda la pastoral 

de la Iglesia presentando con eficacia la variedad de vocaciones» y ayudando a 

«integrar en proyectos» sectores a veces fragmentados de la pastoral eclesial 

para que la propuesta cristiana sea significativa. Esto es un aspecto importante 

de la conversión pastoral a la que estamos llamados
46

. «Toda pastoral es 

                                                             
43

 Cf. ChV 248: «La palabra “vocación” puede entenderse en un sentido amplio, como llamada de 

Dios. Incluye la llamada a la vida, la llamada a la amistad con Él, la llamada a la santidad, etc. Esto 

es valioso, porque sitúa toda nuestra vida de cara al Dios que nos ama, y nos permite entender que 

nada es fruto de un caos sin sentido, sino que todo puede integrarse en un camino de respuesta al 
Señor, que tiene un precioso plan para nosotros».  
44 Cf. ChV 250-277.  
45 Cf. LG 9. 
46

 Cf. DFSJ 139; 141. 



29 
 

vocacional, toda formación es vocacional y toda espiritualidad es 

vocacional»
47

. 

  

63. La infancia, adolescencia y juventud, tiempos de crecimiento, iniciación y 

búsqueda, son momentos privilegiados de la vida para descubrir, conocer y 

asumir como propio el plan que Dios ha trazado para cada uno de nosotros.  «El 

objetivo fundamental de la pastoral juvenil consiste en propiciar en el joven un 

encuentro con Cristo que transforme su vida (…) La pastoral juvenil tiene que 

ayudar a cada joven a plantear la vida como vocación, a descubrir su vocación 

concreta y a responder a la llamada de Dios con generosidad»
48

. Por eso, la 

pastoral juvenil ha de cualificarse vocacionalmente. Su «carácter vocacional» 

debe entenderse, no obstante, en sentido «intensivo, no extensivo» porque Dios 

puede llamar en toda edad y tiempo
49

.  

 

64. En un ambiente cultural que declara casi imposibles las decisiones que se toman 

para toda la vida, es importante promover la «cultura vocacional». 

 

65. Acompañamiento y discernimiento. La pastoral vocacional de la Iglesia 

acompaña a los jóvenes para que realicen un discernimiento de su propia 

vocación. El acompañante ha de ayudar al joven a reconocer e interpretar el paso 

de Dios por su vida en experiencias y acontecimientos iluminados por la 

Palabra, y a decidir en libertad fiándose de Dios. La tarea fundamental del 

acompañante consiste en suscitar las condiciones personales necesarias para 

tomar una decisión libre y responsable, como acto de amor
50

. Este 

acompañamiento vocacional debe partir de la escucha respetuosa con una triple 

sensibilidad o atención: a la persona, dedicándole tiempo; a la gracia, 

distinguiéndola de las tentaciones; y a los impulsos que llevan «hacia adelante» 

en el seguimiento del Señor
51

. 

 

66. El proceso vocacional implica un «largo viaje» que supone tiempo para 

descubrirse a sí mismo e interpretar la llamada de Dios. El llamado necesita ser 

ayudado para dar unidad a sus distintas experiencias a la luz de la fe que «ve en 

la medida que camina». La vocación no es ni un «guion ya escrito» para recitar 

simplemente ni tampoco una «improvisación teatral sin esquema» sino una 

oferta de gracia que reclama la interpretación libre y creativa del hombre
52

 y 

que, por ello, «siempre conlleva una dimensión de riesgo que hay valorizar con 

decisión y acompañar con gradualidad y sabiduría»
53

. De ahí la importancia del 

discernimiento vocacional. La pregunta central del discernimiento no es sólo 

«quién soy yo» sino «para quién soy yo», para qué y para quién nos ha creado el 

Señor que es ante todo un Amigo que nos exige porque nos ama
54

. El 

                                                             
47

 ChV 254.  
48 VSac, 2.   
49 Cf. DFSJ 140. 
50 Cf. ChV 281-282; 246.  
51 Cf. ChV 291-298.  
52 Cf. DFSJ 77-78 citando LF 9. 
53 DFSJ 70. 
54

 Cf. ChV 285-290. 



30 
 

discernimiento es así un «camino de libertad» que saca lo mejor de uno mismo y 

hace «florecer el propio ser» «para la gloria de Dios y para el bien de los 

demás»
55

.  

 

67. Entre las diversas vocaciones suscitadas incesantemente por el Espíritu Santo 

en el Pueblo de Dios, como manifestación de la inconmensurable riqueza de 

Cristo, se encuentran las vocaciones al ministerio ordenado
56

. Jesús llamó a 

los discípulos
57

 y, de entre éstos, instituyó Doce «para que estuvieran con Él y 

para enviarlos a predicar…»
58

. La llamada al sacerdocio ministerial convoca «a 

participar en el sacerdocio jerárquico de Cristo»
59

 y a unirse a Él para «ser 

pastores de la Iglesia con la palabra y la gracia de Dios»
60

.  

 

68. La Iglesia dedica una particular atención a las vocaciones al sacerdocio, «sin 

sacerdotes la Iglesia no podría vivir aquella obediencia fundamental que se 

sitúa en el centro mismo de su existencia y de su misión en la historia, esto es, la 

obediencia al mandato de Jesús “Id, pues, y haced discípulos a todas las 

gentes” (Mt 28, 19) y “Haced esto en conmemoración mía” (Lc 22, 19; cf. 1 

Cor 11, 24)»
61

. Los Obispos, como primeros responsables de las vocaciones al 

sacerdocio, han de favorecer una eficaz colaboración entre sacerdotes, personas 

consagradas y laicos –principalmente los padres de familia, catequistas, 

educadores, asociaciones de fieles– en el marco de un plan diocesano de pastoral 

vocacional
62

. Para cuidar y acompañar estos procesos desde el principio. Deberá, 

constituirse en cada diócesis o región un Centro para la pastoral vocacional, 

que sea expresión de la unidad y de la cooperación entre el clero diocesano y el 

clero perteneciente a otras realidades eclesiales canónicamente reconocidas
63

. 

 

69. En este punto, «es importante subrayar que las ‘llamadas’ particulares son 

comprensibles sólo dentro del horizonte ‘vocacional’ de toda la Iglesia. En el 

mismo nombre ecclesia de hecho se indica la fisionomía vocacional de la 

comunidad de los discípulos, su identidad como asamblea de convocados (cf. 1 

Cor 1, 26, PDV 34)»
64

. Se deben potenciar no sólo las vocaciones para el 

servicio de la propia diócesis, sino también a favor de otras Iglesias particulares, 

según las necesidades de la Iglesia universal
65

. 

 

70. La pastoral de las vocaciones sacerdotales implica promover, de manera 

especial, algunas iniciativas: 

 

                                                             
55 ChV 257; 295.  
56 Cf. ChV 274-277.  
57 Cf. Mc 1, 16-20; Mt 4,18-22; Lc 5, 1-11. 
58 Mc 3, 13-14. Cf. Mc 6, 7-13; Mt 10, 1-4; Lc 6, 12-16. 
59

 OT 2. 
60 LG 11; PO 2.  
61 PDV 1,c. 
62 Cf. CIC 233, 1. 
63 Cf. RFIS 15; OT 2.  
64 Cf. Sínodo de los Obispos, XV Asamblea General Ordinaria. Los jóvenes, la fe y el discernimiento 

vocacional. Instrumentum Laboris, 95. 
65

 Cf. PO 11.  



31 
 

a) La oración personal. No hay discernimiento sin cultivar en silencio la 

familiaridad con el Señor y el diálogo con su Palabra
66

. En una 

sociedad cada vez más ruidosa, que propone una multitud de 

estímulos, un objetivo fundamental de la pastoral vocacional es 

ofrecer ocasiones para saborear el valor del silencio y de la 

contemplación y formar en la interpretación de las propias 

experiencias a través de la conciencia iluminada por la lectura 

creyente de la Sagrada Escritura. 

b) La oración comunitaria. Es un mandato del Señor «rogad, pues, al 

Señor de la mies para que envíe trabajadores a su mies» (Mt 9,38). 

Algunos momentos del año litúrgico favorecen este fin: el Jueves 

santo, campañas eclesiales como la del Domund u otras que reclaman 

ayudas materiales o de voluntariado cuyas obras y acciones precisan 

consagrados y presbíteros; de manera especial, el Día del Seminario y 

la celebración anual de la Jornada Mundial de Oración por las 

Vocaciones en el IV Domingo de Pascua.  

c) Un clima espiritual en las comunidades cristianas vivas que 

predisponga al discernimiento y a la acogida de la vocación 

sacerdotal. Dice el papa Francisco: «Donde hay vida, fervor, ganas de 

llevar a Cristo a los demás, surgen vocaciones genuinas»
67

. 

d) El testimonio de caridad pastoral y celo apostólico del presbiterio 

diocesano y de cada sacerdote en particular que se manifiesta en 

disponibilidad permanente a ser voz de la llamada del Señor y 

mediación de acompañamiento.  

e) La oferta de itinerarios de evangelización y de crecimiento en la fe 

cada vez más personalizados, incluyendo la experiencia de tiempos de 

retiro y ejercicios espirituales.  

f) El ministerio de acompañamiento y discernimiento vocacional. Para 

ofrecer este gran servicio eclesial es necesario garantizar una 

adecuada preparación. El acompañamiento se realiza de diversos 

modos: espiritual, en la iniciación cristiana, en el sacramento de la 

reconciliación; psicológico, familiar, educativo. 

 

2. Los Seminarios Menores y otras formas de acompañamiento vocacional 

 

71. Si en otro tiempo la sociedad española experimentó una «emergencia educativa 

cuantitativa» –a la que la Iglesia respondió oportuna y generosamente– hoy 

dicha emergencia es de carácter cualitativo. Los desafíos educativos y 

evangelizadores provocados por la propuesta antropológica del «hombre sin 

vocación»
68

 hacen muy necesarias iniciativas e instituciones educativas que 

                                                             
66 Cf. ChV 283-284. 
67 EG 107.  
68 NVNE 11: «Una cultura pluralista y compleja tiende a producir jóvenes con una identidad 
imperfecta y frágil con la consiguiente indecisión crónica frente a la opción vocacional. Muchos 

jóvenes ni siquiera conocen la “gramática elemental” de la existencia, son nómadas: circulan sin 

pararse a nivel geográfico, afectivo, cultural, religioso; “van tanteando”. En medio de la gran 

cantidad de informaciones, pero faltos de formación, aparecen distraídos, con pocas referencias y 



32 
 

promuevan una cultura vocacional y puedan responder a la demanda de tantas 

familias que consideran que descubrir el plan de Dios para sus hijos es lo mejor 

que pueden ofrecerles. 

  

72. Entre estas instituciones ocupan un lugar privilegiado los Seminarios Menores 

cuyo objetivo principal es descubrir, alentar y cultivar los «gérmenes de 

vocación» sacerdotal en niños y adolescentes
69

. Lo harán ayudándoles a 

descubrir que su vida es un don de Dios dentro de un proyecto amoroso, 

personal y único, que están llamados a acoger y a responder libre y 

generosamente haciéndose don en favor de los demás para llevar así una vida 

plena y feliz.  

 

73. «Los fines específicos del Seminario Menor son: 

- Proporcionar a quienes manifiesten indicios de vocación sacerdotal aquella 

formación que les disponga a seguir a Cristo Pastor con espíritu de generosidad 

y pureza de intención.  

- Acompañar a sus alumnos con los medios necesarios para su maduración 

educativa en el crecimiento humano, cristiano y específicamente vocacional.  

- Ayudarles a que puedan hacer progresivamente un serio discernimiento de su 

propia vocación antes de tomar la opción correspondiente que les capacite para 

ingresar en el Seminario Mayor.  

- Formar jóvenes idóneos para la entrada, vocacionalmente responsable, en el 

proceso educativo del Seminario Mayor»
70

.  

 

74. A través de actividades académicas, espirituales, culturales y deportivas, en un 

ambiente de comunidad y régimen habitual de internado, el Seminario menor 

contribuye a crear un «microclima» favorable a la vocación sacerdotal, teniendo 

en cuenta el desarrollo integral de la persona y favoreciendo desde los distintos 

ámbitos interdisciplinares la maduración humana, cristiana y vocacional de los 

adolescentes, con el fin de desarrollar, conforme a su edad, la libertad interior 

que les permita percibir el designio de Dios sobre su vida y corresponder a él
71

. 

Por eso, el Seminario menor sigue siendo un «lugar vocacional privilegiado»
72

 y 

«podrá ser en la diócesis punto de referencia de la pastoral vocacional»
73

.  

 

75. Donde no exista el Seminario Menor en su forma institucional, cada Iglesia 

local ha de cuidar el fomento de las vocaciones al sacerdocio ministerial ya 

desde la infancia y la adolescencia, buscando nuevas estrategias y 

experimentando formas pastorales creativas, que orienten el desarrollo humano, 

cristiano y vocacional desde las claves expuestas. Se pueden mencionar, entre 

                                                                                                                                                                             
pocos modelos. Por esto tienen miedo de su porvenir, experimentan desasosiego ante compromisos 

definitivos y se preguntan acerca de su existencia» 
69 Cf. OT 3.  
70 Comisión Episcopal de Seminarios y Universidades, Plan de Formación para los Seminarios 

Menores (24 de abril de 1991) 8.  
71 Cf. RFIS 18, a; AS 86. 
72 Cf. Comisión Episcopal de Seminarios y Universidades, Habla Señor. Valor actual del Seminario 

Menor (21 de noviembre de 1998). 
73

 PDV 63.  



33 
 

otras posibilidades, el Seminario en familia, los grupos vocacionales para 

adolescentes, los monaguillos, las comunidades de acogida vocacional, los 

colegios católicos y otras organizaciones juveniles
74

 que, en el marco de una 

experiencia comunitaria, ofrezcan la posibilidad de acompañar y discernir la 

propia vocación de forma adecuada a su edad y maduración personal.  

 

76. En el proyecto formativo de cada Seminario Mayor téngase en cuenta y 

pónganse los medios concretos y oportunos para cuidar la estrecha relación con 

el Seminario Menor, donde lo hubiere, o con las otras formas de 

acompañamiento vocacional en la diócesis, para que se manifieste claramente la 

unidad de todo el itinerario formativo y sacerdotal. 

 

3.  Las vocaciones de adultos 

 

77. La llamada del Señor se acoge a lo largo de toda la vida. Por ello, la pastoral 

vocacional tiene también como destinatarios a hombres adultos. El número 

creciente de adultos que acuden al Seminario sintiéndose llamados al sacerdocio 

ministerial hace necesario dedicar una particular atención a esta franja de edad. 

El discernimiento, en estos casos, es más complejo puesto que el candidato 

presenta una personalidad más estructurada y un recorrido vital más amplio. 

 

78. En la acogida inicial se han de tener en cuenta los siguientes criterios: 

 proponer al candidato un itinerario en el que, con el debido acompañamiento 

eclesial y espiritual, se pueda descubrir una personalidad estructurada, 

docilidad al Espíritu, capacidad suficiente para afrontar los estudios de 

filosofía y teología e interés por formarse en las actitudes que le pueden 

configurar como pastor a imagen de Cristo; 

 contar con la mayor información posible sobre su biografía humana y 

espiritual, así como con una valoración de su personalidad, de modo que 

pueda verificarse su idoneidad para ser candidato al ministerio y su capacidad 

para llevar una vida comunitaria en la formación inicial y permanente;    

 comprobar que tenga arraigo suficiente en una comunidad cristiana, así como 

una cierta estabilidad en sus opciones vitales anteriores, sus relaciones 

afectivas, su estudio o trabajo; 

 «evaluar con cuidado el tiempo transcurrido entre el Bautismo, o la 

conversión cristiana, y el ingreso al Seminario, evitando la posible confusión 

entre el seguimiento de Cristo y la llamada al ministerio presbiteral»
75

; 

 valorar las motivaciones vocacionales y la imagen que el candidato tenga de 

la Iglesia, del ministerio sacerdotal y de su misión en el mundo. 

 

79. Una vez admitido al Seminario, de la misma manera que se hace con los otros 

seminaristas, se ha de cuidar el acompañamiento del candidato en todas las 

dimensiones del proceso formativo, mediante un oportuno método pedagógico y 

                                                             
74 Cf. PDV 64; VSac, 3.1.3. 
75

 RFIS 24,b.  



34 
 

espiritual que cuente con su propio perfil personal
76

, preferiblemente en el 

ámbito de la comunidad del Seminario Mayor
77

. 

 

4. Las vocaciones y la migración 

 

80. El fenómeno de las migraciones se ha multiplicado de modo creciente, por 

diversas razones de naturaleza social, económica, política y religiosa. Así 

aumentan en nuestras comunidades las personas procedentes de otras naciones. 

De entre ellas pueden nacer vocaciones al ministerio presbiteral. Cada caso ha 

de estudiarse puesto que la situación familiar y el grado de integración cultural 

es diverso en función del tiempo de residencia y del arraigo a las costumbres del 

lugar de origen. Se han de cuidar especialmente los casos que presentan una 

menor integración cultural
78

. 

 

81. Gracias al desarrollo de los medios de comunicación y a las redes sociales es 

posible la comunicación instantánea con cualquier lugar del mundo y así hoy son 

frecuentes las solicitudes de incorporación a nuestros seminarios de personas 

cuya residencia habitual está otros países, algunos muy lejanos. Hay jóvenes que 

se sienten llamados por el Señor y consideran dejar la propia nación y la propia 

Iglesia local para recibir la formación para el presbiterado en otro lugar. Si en 

todos los casos es necesario realizar un acompañamiento previo a los candidatos 

antes de su entrada en el Seminario, ha de cuidarse especialmente con estos 

aspirantes, siendo necesario buscar la forma más adecuada para un seguimiento 

eficaz y un conocimiento suficiente de los candidatos, ya que, en muchas 

ocasiones, es difícil de realizar en la distancia.   

 

82. Es importante considerar su historia personal en todos los aspectos posibles 

teniendo en cuenta el contexto del que provienen, verificar atentamente las 

motivaciones de su opción vocacional atendiendo también a la necesidad de 

vocaciones sacerdotales en su lugar de origen, y, necesariamente, entrar en 

contacto con su Iglesia particular, su comunidad de procedencia o el Seminario 

local para que avalen al candidato con una carta de presentación. En todo caso, 

durante el proceso formativo, es preciso encontrar los métodos e instrumentos 

adecuados para una correcta integración, sin minusvalorar el reto de la 

diversidad cultural que, en ocasiones, puede hacer más complejo el 

discernimiento vocacional
79

. 

 

5. La pastoral vocacional, expresión de la conversión pastoral y misionera 

 

83. La nueva Ratio Fundamentalis exige un cambio de mentalidad. En vez de 

considerar la pastoral vocacional y el Seminario Menor como un paso previo a la 

formación sacerdotal y la formación permanente como una mera actualización 

posterior, es necesario reconocer el carácter formativo de todo el proceso, desde 

                                                             
76 RFIS 24,c.  
77 Quedando a salvo lo establecido en el CIC 235,2 y lo dicho en el n. 353 de este Plan de Formación. 
78 Cf. RFIS 26; EM 45. 
79

 Cf. RFIS 27. 



35 
 

su raíz en la familia y en la comunidad cristiana de origen hasta su plenitud en el 

presbiterio. Todo forma parte del plan de Dios de llamar, sanar y dar forma al 

corazón y, consecuentemente, la llamada al discipulado misionero, la 

integralidad y la gradualidad deben estar presentes a lo largo de todo el proceso 

de formación de un pastor. 

 

84. Como ha recordado el papa Francisco, «la pastoral vocacional es aprender el 

estilo de Jesús, que pasa por los lugares de la vida cotidiana, se detiene sin 

prisa y, mirando a los hermanos con misericordia, les lleva a encontrarse con 

Dios Padre»
80

. Jesús sale, ve y llama. Estos son los pasos de su «pedagogía 

vocacional» que ha de renovar la nuestra: 

 

a) Salir. La pastoral vocacional, dice el Papa, «reclama una Iglesia en 

movimiento, capaz de rebasar los propios confines, midiéndoles no 

con la restricción de los cálculos humanos o con el temor de 

equivocarse, sino con la medida amplia del corazón misericordioso 

de Dios. No se puede hacer una siembra de vocaciones fructuosa si 

nos mantenemos cerrados en el cómodo criterio pastoral del 

“siempre se ha hecho así”», sin «ser audaces y creativos en este 

deber de repensar los objetivos, las estructuras, el estilo y los 

métodos evangelizadores de las propias comunidades»
81

. 

 

b) Ver. Cuando pasa por el camino, Jesús se detiene y concentra la 

mirada en el otro, sin prisa. Y esto hace atrayente y fascinante su 

llamada. Salir hacia el mundo de los jóvenes requiere la 

disponibilidad para pasar tiempo con ellos, para escuchar sus 

historias, sus alegrías y esperanzas, sus tristezas y angustias, 

compartiéndolas. Cuando los Evangelios narran los encuentros de 

Jesús con los hombres y las mujeres de su tiempo, destacan 

precisamente su capacidad de detenerse con ellos y el atractivo que 

percibe quien cruza su mirada. Esta es la mirada de todo auténtico 

pastor, capaz de percibir la profundidad del corazón sin resultar 

intruso o amenazador; es la verdadera mirada del discernimiento, que 

no quiere apoderarse de la conciencia ajena ni predeterminar el 

camino de la gracia de Dios a partir de los propios esquemas. 

 

c) Llamar. Es el verbo típico de la vocación cristiana. En los relatos 

evangélicos la mirada de amor de Jesús se transforma en una palabra: 

«sígueme», que es llamada a una novedad que se debe acoger, 

explorar y construir. Llamar quiere decir, en primer lugar, despertar el 

deseo, mover a las personas de lo que las tiene bloqueadas o de las 

comodidades en las que descansan. Llamar quiere decir hacer 

preguntas a las que no hay respuestas preestablecidas, para estimular a 

las personas a ponerse en camino y encontrar la alegría del Evangelio. 

                                                             
80 Francisco, Discurso a los participantes en el Congreso de pastoral vocacional (21 de octubre de 

2016). 
81

 EG 33. 



36 
 

Llamar es proponer explícitamente seguir a Cristo en el sacerdocio 

ordenado. 

 

85. En todo este capítulo ha de tenerse en cuenta el documento aprobado en la 

XCIX Asamblea Plenaria ya citado Vocaciones sacerdotales para el siglo XXI. 

Hacia una renovada pastoral de las vocaciones al sacerdocio ministerial. 



37 
 

III. LOS FUNDAMENTOS DE LA FORMACIÓN 
 

1. El fundamento de la formación: la identidad y espiritualidad presbiteral 

 

86. El objetivo del Seminario Mayor es formar «verdaderos pastores de almas a 

ejemplo de Nuestro Señor Jesucristo, Maestro, Sacerdote y Pastor»
82

 a través de 

un itinerario que dispone para la recepción del sacramento del Orden. La 

imposición de manos y la plegaria de ordenación configuran al candidato con 

Cristo, Cabeza, Siervo, Pastor y Esposo. Esta nueva identidad sacramental es 

fuente incesante de una espiritualidad específica que se manifiesta, se cultiva y 

se alimenta, de forma permanente en el ministerio y vida de los presbíteros.  

  

87. El Seminario, en la formación de los futuros pastores, ha de prestar atención y 

fidelidad a la identidad del presbítero tal como se deduce del Nuevo Testamento, 

confirmada por la sagrada Tradición de la Iglesia y precisada por el Magisterio.  

 

 

a) la identidad sacramental del presbítero en la Iglesia   

 

88. La formación del Seminario debe tener una clara identidad presbiteral y cultivar 

la espiritualidad del sacerdote diocesano. Esto requiere una primera 

consideración de naturaleza teológica ya que la vocación al presbiterado arraiga 

y encuentra su razón de ser en Dios, en su designio amoroso de comunicarse y 

salvar a todos los hombres. Como recuerda el Concilio Vaticano II esta llamada 

sólo se comprende dentro de la Iglesia, Pueblo de Dios, Cuerpo de Cristo y 

Templo del Espíritu, pues los presbíteros han de vivir toda su vida como una 

respuesta a esta misión de servicio a la voluntad salvífica de Dios
83

.  

 

89. «La Iglesia es, en Cristo, como un sacramento, esto es, signo e instrumento de 

la de la unión íntima con Dios y de la unidad de todo el género humano»
84

. 

Desarrollando esta doctrina conciliar, la exhortación Christifideles laici presenta 

la Iglesia como misterio, comunión y misión
85

. «La identidad cristiana, así 

como la sacerdotal, tiene su fuente en la Santísima Trinidad, que se revela y se 

autocomunica a los hombres en Cristo, constituyendo en Él y por medio del 

Espíritu la Iglesia como ‘el germen y el principio de ese reino’»
86

. En la realidad 

sacramental de la Iglesia, misterio de comunión para la misión, se manifiesta 

también la identidad específica del sacerdote y de su ministerio.  

 

                                                             
82

 OT 4; Cf. PDV 57,a. 
83 Cf. RFIS 30; cf. LG 17. 
84 LG 1. 
85 Cf. ChL 8: «(la Iglesia) es misterio porque el amor y la vida del Padre, del Hijo y del Espíritu 
Santo son el don absolutamente gratuito que se ofrece a cuantos han nacido del agua y del Espíritu 

(cf. Jn 3, 5), llamados a revivir la comunión misma de Dios y a manifestarla y comunicarla en la 

historia (misión)».  
86

 PDV 12; cf. LG 5. 



38 
 

90. La Iglesia, formada por los ungidos por el Espíritu de Cristo, ha sido constituida 

como sacramento visible para la salvación del mundo
87

. Todos los cristianos, en 

virtud del bautismo, participan de la obra redentora de Cristo ofreciendo su vida 

como una ofrenda agradable a Dios, dando testimonio de Él con espíritu de 

profecía y comprometiéndose con amor operante en la transformación del 

mundo según el modelo del Reino
88

. La unidad y la dignidad de la vocación 

bautismal preceden cualquier diferencia ministerial. El sacerdocio ministerial y 

el sacerdocio común, «aunque diferentes esencialmente y no sólo de grado, se 

ordenan sin embargo el uno al otro, pues ambos participan a su manera del 

único sacerdocio de Cristo»
89

. «El ministerio sacerdotal, por consiguiente, es 

interpretado en su naturaleza específica y en sus fundamentos bíblicos y 

teológicos, como servicio a la gloria de Dios y al sacerdocio bautismal de los 

hermanos»
90

. 

  

91. La Iglesia-sacramento y los sacramentos de la Iglesia expresan y realizan el 

dinamismo de la historia de salvación como coloquio de la gracia y la libertad, 

de la eternidad y el tiempo. El sacramento es un don que se recibe gratuitamente 

e implica un encargo que compromete la existencia.  Jesús, enviado por el Padre 

y ungido por el Espíritu Santo, alienta y envía a la Iglesia para que convoque, 

conduzca y acompañe al género humano en su peregrinar hacia el Reino. La 

permanencia de Jesucristo resucitado en la Iglesia hace de ella sacramento de la 

nueva humanidad y anticipo de la nueva creación. Este acontecimiento 

permanente se asegura en la re-praesentatio que los Apóstoles y sus sucesores 

hacen de esta presencia que encabeza y acompaña. Se trata de una mediación 

sacramental para la inmediatez de su presencia.  

 

92. Los presbíteros están vinculados sacramentalmente al ministerio de los obispos 

sucesores de los Apóstoles y, a través de ellos, al de Cristo: «El ministerio de los 

presbíteros, por estar unido al orden episcopal, participa de la autoridad con 

que Cristo mismo forma, santifica y rige su Cuerpo. Por lo cual, el sacerdocio 

de los presbíteros supone, ciertamente, los sacramentos de la iniciación 

cristiana, pero se confiere por un sacramento peculiar por el que los 

presbíteros, por la unción del Espíritu Santo, quedan marcados con un carácter 

especial que los configura con Cristo Sacerdote, de tal forma, que pueden obrar 

en nombre de Cristo Cabeza»
91

.  

 

93. La inserción sacramental en la vida y misión de Jesús, Cabeza, Esposo, Siervo y 

Pastor de su Iglesia en favor del mundo, se realiza a través de un itinerario que 

alcanza su punto culminante en la ordenación presbiteral. En la celebración de 

Órdenes se concentra de manera ritual todo el proceso: se reproduce la llamada 

                                                             
87 Cf. LG 9,c; 48; GS 45; AG 5. 
88 Cf. PO 2,a; LG 9-12.  
89 LG 10,b. 
90 RFIS 31.  
91

 PO 2,c. 



39 
 

de Jesús a los discípulos para instituirles apóstoles con la unción del Espíritu y 

enviarles a su misma misión
92

.  

 

a) Vocación. Los presbíteros, pues, son llamados por Dios en una 

comunidad eclesial. La vocación al sacerdocio ha de generar en ellos 

la «conciencia agradecida y gozosa de una gracia singular recibida 

de Jesucristo: la gracia de haber sido escogido gratuitamente por el 

Señor como instrumento vivo de la obra de salvación»
93

.  

 

b) Consagración. Consagrados por la unción del Espíritu Santo para 

representar a Cristo ante la comunidad, los presbíteros quedan 

constituidos en instrumentos vivos de Cristo y participan de su 

autoridad
94

 como un servicio para la edificación de la Iglesia
95

. Así 

pueden actuar en el nombre y en la persona de Cristo Cabeza ante la 

Iglesia y en nombre de toda la Iglesia ante Dios
96

. 

 

c)  Misión.  Enviados por Cristo a todos los hombres para anunciar el 

Evangelio, los presbíteros confían en Dios Padre en el ejercicio de su 

misión; creen en Jesús viviendo lo que anuncian, y se dejan conducir 

por el Espíritu Santo, para testimoniar a todos los valores del Reino de 

Dios.  

 

b) la espiritualidad presbiteral derivada de su identidad sacramental 

 

94. La vocación, consagración y misión sacerdotales fundamentan la 

espiritualidad de los presbíteros diocesanos por el influjo del Espíritu Santo. 

La llamada a la perfección de la caridad es común en la vocación a la santidad 

de todos los miembros del Pueblo de Dios. Esta vocación, nacida del bautismo, 

caracteriza al presbítero como un «fiel» (Christifidelis), como un «hermano 

entre hermanos», inserto y unido al Pueblo de Dios, con el gozo de compartir 

los dones de la salvación
97

. Pero, en virtud del sacramento del orden, el 

presbítero es capacitado para acoger y ejercitar la vida según el Espíritu de una 

manera específica que se fundamenta en la identidad recibida en la ordenación. 

 

95.  Como vocación específica a la santidad la espiritualidad del presbítero 

diocesano deriva de una nueva consagración por la que los presbíteros son 

configurados con Cristo Cabeza y Pastor de la Iglesia98. Los presbíteros están 

llamados a «prolongar la presencia de Cristo, único y supremo Pastor, 

siguiendo su estilo de vida y siendo como una transparencia suya en medio del 

rebaño que les ha sido confiado»
99

. Los sacerdotes se santifican de manera 

                                                             
92

 Cf. Mt 9,35-10,15; Mc 3,13-19; 6,7-13; Lc 9,1-6. 
93 PDV 25,e. 
94 Cf. Mt 10,1; 28,18; Mc 3,15; Lc 9,1. 
95 Cf. PO 2; 12; CIC 1008; PDV 21. 
96 Cf. PO 2,c; LG 10; PDV 16; 22.  
97 PDV 20,b. 
98 Cf. PO 12,a. 
99

 Cf. PDV 15. 



40 
 

propia a través del ejercicio de su ministerio
100

, vinculados al obispo, al 

presbiterio y a la comunidad cristiana. El Espíritu Santo es fuente de santidad 

en la vida espiritual de los sacerdotes, porque anima y vivifica su ministerio con 

los dones y virtudes que se compendian en la caridad pastoral, y fortalece sus 

virtualidades en el proceso de identificación con Cristo Pastor
101

. Esta presencia 

vivificadora del Espíritu Santo se actualiza cada día en la oración, para evitar de 

esa forma los riesgos de la mediocridad y la rutina. Así, «la santidad misma de 

los presbíteros contribuye en gran manera al ejercicio fructuoso de su 

ministerio»
102

. Por todo ello, la espiritualidad del presbítero diocesano consiste 

en un modo concreto de seguimiento del Señor en el ejercicio del ministerio al 

servicio del Pueblo santo de Dios animado por la caridad pastoral103. En este 

sentido también el presbítero puede decir lo que afirmaba S. Agustín del obispo: 

«con vosotros cristiano, para vosotros pastor». 

 

c) del «misterio al ministerio» presbiteral 

 

96. «Este origen sacramental se refleja y se prolonga en el ejercicio del ministerio 

presbiteral: del mysterium al ministerium»
104

. Todo creyente ha sido ungido 

por el Espíritu Santo y participa de la misión de la Iglesia según los carismas 

que se le han concedido. El Señor quiere hacerse presente para acompañar la 

misión de todo el Cuerpo como Cabeza, de la Esposa como Esposo y del Pueblo 

santo como Pastor. Así el Señor ha instituido el ministerio ordenado para que 

algunos, llamados, ungidos y enviados, presten su voz para anunciar el 

Evangelio del Reino, sus manos para ofrecer el sacrificio y perdonar los 

pecados y todo su ser para desempeñar públicamente en su nombre el 

sacerdocio apostólico. Los presbíteros, en comunión con los obispos, son 

constituidos en pastores y guías del Pueblo de Dios por voluntad de Cristo y en 

continuidad con la obra de los Apóstoles. Por el Sacramento del Orden los 

presbíteros reciben del Señor, por medio del Obispo, la misión de anunciar el 

Reino de Dios a todos los hombres y de santificar, presidir y cuidar al pueblo, a 

ellos encomendado, mediante el ministerio presbiteral de la palabra, de la 

santificación y el culto, y del gobierno pastoral en la caridad y en la comunión 

eclesial
105

.  

 

97. Ministerio presbiteral de la Palabra 

 Como ministros de la Palabra de Dios, los presbíteros anuncian el Evangelio 

del Reino, llamando a cada hombre a la obediencia de la fe y conduciendo a 

los creyentes a un conocimiento y comunión cada vez más profundos del 

misterio de Dios revelado en Cristo
106

.  

                                                             
100 Cf. PO 13,a. 
101 PDV 21. 
102 PO 12,c. 
103 Cf. PDV 24.  
104 PDV 74,f. 
105 Cf. PO 4-6; PDV 26. 
106

 Cf. PDV 26, b; LG 28; PO 4. 



41 
 

 También como maestros, educadores en la fe y catequistas, desarrollan su 

función profética desde la sensibilidad, amor y disponibilidad hacia la 

Tradición viva de la Iglesia y de su Magisterio, enseñando, no su propia 

sabiduría, sino la Palabra de Dios de la que son servidores, invitando a la 

conversión y a la santidad, y aplicando a las circunstancias concretas de la 

vida la verdad perenne del Evangelio
107

.  

 El ministerio de la Palabra no puede reducirse exclusivamente al ámbito de la 

comunidad cristiana, sino que ha de ser también un ministerio evangelizador, 

orientado al primer anuncio, al diálogo con la cultura, con los no creyentes y 

con los que no conocen ni aman ni siguen a Jesucristo
108

. Asimismo, habrá de 

asumir desde el Evangelio la promoción de la paz y la justicia.  

 Para anunciar la Palabra de Dios que se les ha entregado en este ministerio 

específico, los presbíteros fomentarán una gran familiaridad con ella que 

nutra su vida espiritual, adquirida en el estudio y en la oración, acercándose 

con un corazón dócil, de manera que «crean lo que leen, enseñen lo que 

creen, y practiquen lo que enseñan»
109

.  

 

98. Ministerio presbiteral de la santificación y el culto 

 En la celebración de los sacramentos y la Liturgia de las Horas, los sacerdotes 

ejercen, principalmente, el ministerio de la santificación de sus hermanos 

mientras también se santifican a sí mismos. 

 La Eucaristía, memorial de la Muerte y Resurrección del Señor, único y 

verdadero Sacrificio del Nuevo Testamento, es la cumbre y la fuente de la 

evangelización y de toda la vida cristiana
110

. Por la celebración de la 

Eucaristía se significa y se realiza la unidad del Pueblo de Dios y se va 

edificando el Cuerpo de Cristo. Al representar a Cristo en la presidencia 

eucarística, los presbíteros encuentran la raíz y la razón de ser del mismo 

sacerdocio que los vincula al Señor en el ofrecimiento de sí mismo al Padre 

como víctima sin tacha para la salvación del mundo. Es el manantial 

permanente de la caridad pastoral. 

 Así, los sacerdotes están llamados a identificarse interiormente «con aquello 

que realizan y a imitar lo que conmemoran»
111

. Los sacerdotes, pues, cuando 

presiden diariamente la comunidad en la celebración de la Cena del Señor, 

entregan sus vidas con las de los fieles para que sean transformadas por la 

fuerza sacramental de la muerte y resurrección de Jesucristo
112

.  

 En el nombre y en la persona de Cristo, y por la gracia del Espíritu Santo, los 

presbíteros engendran para Dios Padre a la gracia nuevos hijos de la Iglesia 

por el Bautismo; reconcilian en la Penitencia a los que por el pecado se 

separan de Dios y de la comunión plena con la Iglesia; asisten y bendicen la 

unión de los esposos que forman una nueva familia y acompañan a los 

                                                             
107 Cf. PO 4. 
108 Cf. PO 9; PDV 18. 
109 PR 210. 
110 Cf. SC 10; LG 11; PO 5. 
111 PR 150. 
112

 Cf. 1 Cor 11,26; Heb 9,11-28; PO 5; CIC 897. 



42 
 

enfermos, con la Unción fortalecedora, para afrontar el camino de esta vida y 

de la eterna
113

.  

 Inician también a los fieles en la Liturgia de las Horas, que ellos mismos 

celebran diariamente en nombre de toda la Iglesia, prestando su voz al mismo 

Jesucristo en la alabanza de gloria que es santificación del tiempo, del trabajo 

y de toda la vida
114

. Asimismo, los acompañan en la práctica y progreso de la 

oración tanto personal como comunitaria, que introduce a los cristianos en el 

conocimiento y aceptación de la voluntad del Padre, fuente y exigencia de 

santificación.   

 

99. Ministerio presbiteral de la comunión eclesial  

 Los presbíteros están llamados a revivir la autoridad y el servicio de 

Jesucristo, Cabeza y Pastor de la Iglesia, como animadores y guías de la 

comunidad eclesial, siguiendo el modelo de Jesús, bajo la forma de siervos
115

. 

Reúnen y presiden, por la encomienda que les ha hecho el Obispo, a la 

comunidad cristiana y la conducen en el Espíritu Santo, por medio de 

Jesucristo, a través de los caminos del mundo hacia Dios Padre
116

. Atentos a 

cada persona y a las diversas vocaciones, están al servicio de la comunión de 

todos los dones y carismas que el Espíritu Santo suscita, en orden a la 

edificación de la Iglesia
117

.  

 En unión con el Obispo, principio y fundamento visible de la unidad de la 

Iglesia particular
118

, promueven la corresponsabilidad entre religiosos y 

laicos y construyen, con ellos, la Iglesia. De este modo son verdaderos 

pastores que consagran su vida al servicio de los hombres entregándola por 

todos ellos
119

. Por eso mismo, tanto en el ejercicio del ministerio como en su 

propia vida, deben manifestarse de tal modo que todos puedan reconocerlos 

como quienes hacen las veces de Cristo Pastor.  

 Para los presbíteros, la presidencia de la comunidad no ha de ser fuente de 

privilegios. El ejercicio de la autoridad pastoral es, en no pocas ocasiones, un 

testimonio de la cruz.  El servicio pastoral exige el desprendimiento total en 

favor de los hermanos y, aunque se deben a todos, tienen encomendados de 

una manera especial a los pobres y a los más débiles a quienes el Señor se 

presenta asociado y cuya evangelización es signo de la obra mesiánica
120

. 

 Su función como guías del pueblo y maestros del espíritu no se reduce 

únicamente al cuidado particular de los fieles, sino que se dirige también a la 

formación de auténticas comunidades cristianas que participan de una misma 

fe y que viven en la caridad. El ministerio de la comunión eclesial les impide 

favorecer cualquier partidismo o ideología, pues, como heraldos del 

Evangelio y pastores, trabajan por lograr el incremento del Cuerpo de 

                                                             
113

 Cf. PO 5.  
114 Cf. OGLH 7; 1l; 15; 16. 
115 Cf. PDV 21, c; 26, f. 
116 Cf. LG 28; PO 6. 
117 Cf. PO 9; PDV 26, f. 
118 LG 23; ChD 11. 
119 Cf. LG 10; 1l; 28. 
120

 PO 6; OT 9. Cf. Lc 4,16-21; Is 61,1-3; Mt 25,31-46. 



43 
 

Cristo
121

. Igualmente, como rectores de la comunidad que se les ha confiado 

han de estar particularmente atentos a suscitar la comunión con otras 

comunidades de la Iglesia. De esta manera favorecen en cada comunidad y en 

la diócesis la catolicidad de la Iglesia entera
122

. 

  

2. La configuración con Cristo, camino de la formación inicial y permanente  

 

100. La formación no es solo una capacitación jurídica, ni una adquisición de saberes 

teológicos o de estrategias pastorales sino, ante todo, un itinerario permanente de 

configuración con Cristo que da forma al corazón. «Os daré pastores según mi 

corazón» (Jer 3, 15). El camino de la formación inicial, en el Seminario, y el de la 

formación permanente, en el ejercicio ministerial en el Presbiterio, han de 

favorecer la acción del Espíritu Santo y la docilidad del corazón para que el 

llamado al sacerdocio apostólico vaya configurándose con Cristo y pueda ser 

representación sacramental suya como Cabeza y Siervo, Sacerdote, Pastor y 

Esposo de su Iglesia. Esta representación es “necesaria” para la Iglesia porque ella 

no vive por sí misma y por su propia fuerza interior, sino por la fuerza de Cristo, 

su Señor. La relación de Cristo con la Iglesia no es la de un fundador de una 

institución que puede continuar por sí misma sin Él, sino que la Iglesia vive 

permanentemente de su vinculación con Cristo y de la presencia del Señor que 

continúa actuando en ella. El ministerio ordenado, como representación 

sacramental de Cristo, posibilita esta actuación del Señor en medio de la Iglesia y 

que su vida se transmita a ella y, a través de ella, al mundo.  

 

a) Configuración con Cristo Sacerdote, Cabeza, Siervo, Pastor y Esposo 

101. La Carta a los Hebreos presenta el sacerdocio de Cristo como expresión de su 

misión entre los hombres. El primer rasgo que caracteriza a Cristo como 

verdadero Sumo Sacerdote es su singular proximidad, que lo hace cercano 

tanto a Dios como a los hombres, pues «ha sido probado en todo, como 

nosotros, menos en el pecado» (Heb 4, 15). Como verdadero Dios y verdadero 

hombre, Cristo ha llevado a cumplimiento las realidades precedentes de la 

Antigua Alianza: el sacerdocio (Heb 7,1-28), la alianza (Heb 8,1-9,28) y el 

sacrificio (Heb 10, 1-18). El sacrificio que Cristo ha ofrecido es nuevo porque 

éste no ha consistido en una ofrenda de sangre animal, sino que ha vertido su 

propia sangre para hacer la voluntad del Padre. Las palabras de Jesús en el 

Cenáculo, «esto es mi cuerpo que se entrega por vosotros: haced esto en 

memoria mía,… este cáliz es la nueva alianza en mi sangre, que es derramada 

por vosotros…» (Lc 22, 19-20), expresan la reciprocidad entre el Sacerdocio y 

la Eucaristía, pues son dos sacramentos que han nacido juntos y están 

indisolublemente unidos. Por esto, deberá ser tenida en cuenta en la formación 

la centralidad de la Eucaristía en la vida del seminarista, ya que el ministerio y 

la vida del presbítero están enraizados en ella
123

.  

 

                                                             
121 Cf. PO 6. 
122 Cf. PDV 17,b; 18. 
123

 Cf. RFIS 36. 



44 
 

102. El nuevo sacerdocio en el que Cristo es «sacerdote, altar y víctima»
124

 se 

contiene en la categoría existencial de entrega. Cristo es el sacrificado –

entregado para siempre. El amor entregado en su sangre derramada se expresa, 

de distintas pero convergentes maneras, en los títulos en los que el sacerdocio 

de Cristo se nos presenta: Cabeza, Siervo, Pastor y Esposo.  

 

103. Cristo es Cabeza de la Iglesia
125

. «Es “Cabeza” en el sentido nuevo y 

original de ser “Siervo”, según sus mismas palabras: “Tampoco el Hijo del 

hombre ha venido a ser servido, sino a servir y a dar su vida como rescate por 

muchos” (Mc 10, 45)»
126

. Es Señor de la Iglesia como aquel que llama para sí a 

su pueblo; lo congrega y mantiene unido; lo hace crecer, santifica y gobierna y 

lo conduce a la meta en la casa del Padre. Y lo hace entregándose a sí mismo 

por la Iglesia «para consagrarla, purificándola con el baño del agua y la 

palabra» (Ef 5,26). 

 

104. Jesús ha asumido la condición de Siervo hasta la muerte (cf. Flp 2,6-8). Antes 

de morir ha lavado los pies a los discípulos, pidiéndoles que hagan ellos lo 

mismo (cf. Jn 13,1-17). La figura y suerte del Siervo es una prefiguración de 

aquello que Él realizará en favor de la humanidad a lo largo de toda su 

existencia y en plenitud sobre el leño de la cruz, compartiendo compasivamente 

el dolor y la muerte y cargando sobre sí, como cordero inocente, el pecado del 

mundo para sanarnos con sus heridas y obtener la justificación de todos, 

constituido alianza del pueblo y luz de las naciones
127

.  

 

105. Cristo se presenta bajo la imagen del Buen Pastor que da la vida por el 

rebaño, cuya misión es reunir a las ovejas dispersas de Israel y conducirlas al 

redil del Reino de Dios
128

. Por su resurrección ha sido constituido «el gran 

Pastor de las ovejas» (Heb 13,20), «Pastor supremo» (1 Pe 5,4) y mayoral de 

los Pastores por cuya «puerta» la humanidad entera tiene acceso a Dios (cf. Jn 

10,1-10; Ef 2,18). En Él se revela y realiza en plenitud para todas las gentes la 

promesa divina, inaugurada en la historia de Israel a través de Moisés, los reyes 

y profetas, de que Dios en persona será el único pastor de su pueblo
129

.  

 

106. La ordenación presbiteral posibilita y exige la entrega total de sí, para el 

servicio del Pueblo de Dios, a imagen de Cristo Esposo. «La Iglesia es, desde 

luego, el cuerpo en el que está presente y operante Cristo Cabeza, pero es 

también la Esposa que nace, como nueva Eva, del costado abierto del Redentor 

en la cruz; por esto Cristo está “al frente” de la Iglesia, “la alimenta y la 

cuida” (Ef 5, 29) mediante la entrega de su vida por ella»
130

.  

 

                                                             
124

  MR, Prefacio Pascual V. 
125 Cf. Col 1,15-18; Ef 1,23; 4,11-16; 5,23-24. LG 7,d.f.h. 
126 PDV 21,c. 
127 Cf. RFIS 38. Cf. Is 42,1-9; 49,1-12; 50,4-9; 52,13-53,12; Jer 11,19-20; Jn 1,29; 19,36; 1 Pe 2,21-
25. 
128 Cf. Mt 9,36 y 15,24; Jn 10,14-16. 
129 Cf. Ez 34,11-31; 37,24; Sal 23 (22); 80 (79). Cf. RFIS 37.  
130

 PDV 22,c; LG 7,h. 



45 
 

 El presbítero está «llamado a reproducir los sentimientos y las actitudes de 

Cristo en relación con la Iglesia, tiernamente amada mediante el ejercicio del 

ministerio». Este amor de entrega debe capacitarlo para amar con un corazón 

nuevo que le haga capaz de vivir la renuncia de sí mismo y la fecundidad 

apostólica
131

.  

 

b) Configuración con Cristo Obediente, Célibe y Pobre 

 

107. En virtud de la consagración, la vida de los presbíteros queda caracterizada 

por aquellas actitudes y comportamientos propios de Jesucristo, Siervo, Esposo 

y Pastor, con quien deberán configurarse espiritualmente, imitando y reviviendo 

su misma caridad pastoral y orientando su existencia hacia el Señor como 

modelo de vida
132

. Expresión privilegiada del radicalismo evangélico son los 

consejos propuestos por el Señor en el Sermón de la Montaña (cf. Mt 5-7), 

sobre todo la obediencia, la castidad y la pobreza, íntimamente relacionados 

entre sí, y que los sacerdotes están llamados a vivir según un estilo propio que 

nace de su identidad presbiteral y de su destino ministerial
133

: 

 Por la obediencia, cultivada en las actitudes cristianas de escucha y 

disponibilidad, los presbíteros disponen su ánimo «para estar 

siempre prontos para buscar, no la propia voluntad, sino el 

cumplimiento de la voluntad de Aquel que los ha enviado»
134

. Es 

una obediencia «apostólica» en cuanto que reconoce, ama y sirve a 

la Iglesia en su estructura jerárquica, particularmente mediante la 

comunión y respeto al Papa y al Obispo diocesano. Esta obediencia 

presenta además una exigencia «comunitaria», pues el presbítero 

está insertado en un Presbiterio diocesano presidido por el Obispo, 

con unidad de ministerio y misión. Lo que conlleva el cultivo de las 

virtudes cristianas propias del trabajo en equipo e incluso algunas 

formas de vida en común. Tiene finalmente un carácter «pastoral», 

pues el sacerdote, para servir con entrega y disponibilidad 

constantes en su ministerio a las necesidades y exigencias de la 

Iglesia, habrá de renunciar muchas veces a sus personales 

proyectos
135

. 

 

 El celibato de los sacerdotes, por el Señor y por el Reino de los 

Cielos, los capacita para una entrega más generosa y absoluta al 

ministerio en favor de sus hermanos, particularmente de los más 

pobres, y los configura también con el modelo de vida y de libertad 

para el servicio que escogió el Señor para sí mismo
136

.  

Consagrados a Dios con un corazón indiviso (cf. 1 Cor 7,32-34), 

los sacerdotes acogen con libre y amorosa decisión la voluntad de 

                                                             
131 Cf. PDV 22; RFIS 39. 
132 Cf. PO 12; PDV 21,b. 
133 Cf. PDV 27; cf. PO 15-17; PDV 28-30. 
134 PO 15; Cf. Jn 4,34; 5,30; 6,38. 
135 Cf. PDV 28. 
136

 Cf. SaC 22-24; 30. 



46 
 

la Iglesia, que desea ser amada con el mismo amor de Cristo, 

Cabeza y Esposo, a quien el presbítero representa 

sacramentalmente.  De esta manera, el celibato sacerdotal, don 

inestimable del Espíritu Santo y estímulo para la caridad pastoral, 

es expresión de una participación singular en la paternidad de Dios 

y en la fecundidad de la Iglesia, y testimonio ante el mundo del 

Reino que ha de venir
137

. 

 

 Al vivir la pobreza evangélica, los presbíteros diocesanos 

reconocen la «sumisión de todos los bienes al bien supremo de 

Dios y de su Reino»
138

. Esta pobreza, también apostólica, en el 

ejercicio de su libertad personal, les impulsa a hacer uso agradecido 

y cordial de todos los bienes renunciando a ellos por fidelidad a 

Dios y solidaridad con los hermanos necesitados. Los sacerdotes, 

siguiendo el ejemplo de Cristo que, siendo rico se ha hecho pobre 

por nuestro amor (cf. 2 Cor 8,9), deben considerar a los pobres, a 

los débiles y a los que no conocen a Cristo como su Salvador, 

como confiados a ellos de un modo especial, y deben ser capaces 

de testimoniar la pobreza por medio de una vida sencilla y sobria, 

habituados a renunciar generosamente a las cosas superfluas. La 

Iglesia aconseja al sacerdote diocesano que revierta a la diócesis o 

a obras de caridad la parte del sueldo que le sobra, cubiertas sus 

necesidades
139

.  

 

c) Configuración con Cristo Hijo del Padre, Cabeza de la Iglesia, Salvador del 

Mundo 

 

108. En el misterio de la Iglesia, misterio de comunión y de misión, los presbíteros, 

por el sacramento del Orden, son enviados por el Padre, por medio de 

Jesucristo, con quien como Cabeza y Pastor se configuran de un modo especial, 

para vivir y actuar, con el don del Espíritu Santo, al servicio de la misma Iglesia 

para la salvación del mundo. El sacramento que los vincula a la Trinidad es 

fuente permanente de comunión en la Iglesia y de salida misionera al mundo en 

favor de la comunión de toda la familia humana. Así, el presbítero vive inmerso 

en una red de relaciones que definen su identidad y espiritualidad: con la 

Santísima Trinidad (configuración con Cristo como Hijo del Padre en la unidad 

del Espíritu), con la Iglesia (configuración con Cristo como Cabeza de la 

Iglesia) y con la humanidad (configuración con Cristo como Salvador del 

mundo)
 140

. 

 

                                                             
137 Cf. PO 16; PDV 29. 
138 PDV 30. 
139 Cf. PO 6,c;9,e; 17; CIC 282; PDV 30. 
140 PDV 12: «No se puede definir la naturaleza y la misión del sacerdocio ministerial si no es bajo 

este multiforme y rico conjunto de relaciones que brotan de la Santísima Trinidad y se prolongan en 

la comunión de la Iglesia, como signo e instrumento, en Cristo, de la unión con Dios y de la unidad 

de todo el género humano». 



47 
 

109. La relación con el Padre, el Hijo y el Espíritu Santo es fundamento de toda 

su identidad y espiritualidad, y origen y llamada permanente a las demás 

relaciones. El sacerdocio ministerial «nace de la profundidad del inefable 

misterio de Dios, o sea, del amor del Padre, de la gracia de Jesucristo y del 

don del Espíritu Santo»
141

. La configuración con Cristo, el Hijo, pone a los 

presbíteros en una singular relación con Dios Padre. Participando del 

ministerio apostólico confiado al Obispo, Padre y Pastor, y junto con él, los 

presbíteros al personalizar a Cristo personalizan en cierto sentido a Dios 

Padre
142

 y han de ser, en Cristo, sacramento de su amor para con los 

hombres
143

, sobre todo en el ejercicio de la caridad pastoral infundida en ellos 

por el Espíritu Santo. Ellos reúnen a la familia de Dios como una fraternidad 

conduciéndola al Padre
144

, desempeñan dentro de ella el oficio de padres y 

maestros
145

, y han de tener por los fieles que se les han encomendado –

siguiendo el ejemplo apostólico– la «solicitud de padres en Cristo»
146

.  

 
 

3. La finalidad de la formación: el servicio a la Iglesia y a su misión en el 

mundo 

 

a) el presbítero en la Iglesia: representación sacramental de Cristo ante la 

Iglesia y de toda la Iglesia ante su Señor 

 

110. Íntimamente unida a la relación con Jesucristo, está la que el presbítero tiene 

con la Iglesia. «No se trata de “relaciones” simplemente cercanas entre sí, sino 

unidas interiormente en una especie de mutua inmanencia. La relación con la 

Iglesia se inscribe en la única y misma relación del sacerdote con Cristo, en el 

sentido de que la “representación sacramental” de Cristo es la que instaura y 

anima la relación del sacerdote con la Iglesia… De ahí que no se deba pensar 

en el sacerdocio ordenado como si fuese anterior a la Iglesia, porque está 

totalmente al servicio de la misma; pero tampoco como si fuera posterior a la 

comunidad eclesial, como si ésta pudiera concebirse como constituida ya sin 

este sacerdocio»
147

. El presbítero no sólo está «en» la Iglesia, sino que por la 

ordenación está «al frente de la Iglesia» (coram Ecclesia) en cuanto 

representación sacramental de Cristo Cabeza y actúa, a su vez, como 

representación sacramental de toda la Iglesia, que es su cuerpo, ante su Señor 

(in nomine totius Ecclesiae). El ministerio es, pues, representación sacramental 

de Cristo y representación sacramental de la Iglesia.  

 

111. En cuanto representación sacramental de Cristo, Cabeza, Pastor y Esposo, el 

presbítero está «al frente de la Iglesia». Si todo bautizado está llamado a 

                                                             
141

 PDV 12. 
142 «El que os recibe a vosotros, me recibe a mí, y el que me recibe, recibe al que me ha enviado» (Mt 

10,40; cf. Jn 13,20).   
143 Cf. PDV 73. 
144 Cf. LG 28,b; PO 6,a; PDV 74;76.  
145 Cf. PO 9,a.  
146 Cf. LG 28,d. Cf. 1 Cor 4,15; 1 Tes 2,7-12; Gál 4,19; 1 Pe 1,23. 
147

 PDV 16,a.d. 



48 
 

representar a Cristo por la santidad de su vida, por la ordenación sacramental el 

sacerdote recibe la capacidad de actuar «in persona Christi» para poder 

representarlo como Cabeza y Señor de la Iglesia, especialmente en la eucaristía, 

y en el ejercicio de su triple ministerio de enseñanza, santificación y guía del 

Pueblo santo de Dios
148

. Esta representación posee una densidad sacramental. 

El ministro ordenado garantiza objetivamente la presencia y actuación salvífica 

de Cristo por el Espíritu en favor de la Iglesia, como su fundador y fundamento 

permanente
149

. Por eso, dicha representación sacramental es necesaria. «De este 

modo, por su misma naturaleza y misión sacramental, el sacerdote aparece, en 

la estructura de la Iglesia, como signo de la prioridad absoluta y gratuidad de 

la gracia que Cristo resucitado ha dado a su Iglesia. Por medio del sacerdocio 

ministerial la Iglesia toma conciencia en la fe de que no proviene de sí misma, 

sino de la gracia de Cristo en el Espíritu Santo»
150

. A través del ministro 

ordenado es Cristo mismo quien continúa vivificando, enseñando y 

congregando a su Iglesia en la unidad.  

 

112. Al movimiento descendente del don salvador de Cristo a la Iglesia 

corresponde el movimiento ascendente de acogida y respuesta de la Iglesia a 

dicho don con entrega y gratitud. Ambos movimientos confluyen singularmente 

en el ministerio sacerdotal. Por la ordenación, el presbítero no sólo adquiere la 

capacidad de representar a Cristo Cabeza ante la Iglesia sino también de actuar 

en nombre de toda la Iglesia, cuerpo, grey y esposa de Cristo, ante su Señor. 

Ya los Doce son representación de la Iglesia como la nueva familia en la que 

Cristo glorioso reúne a todos los hijos de Dios dispersos por el mundo (cf. Jn 

11,52). En este sentido los presbíteros, partícipes del ministerio confiado por 

Cristo a los Apóstoles y por medio de estos a sus sucesores, ejercen una 

representatividad eclesial que tiene su centro en las acciones litúrgicas (la 

celebración de los sacramentos y el rezo del Oficio divino), sobre todo en la 

eucaristía
151

. En ella confeccionan el sacrificio pascual «en la persona de 

Cristo» (in persona Christi) y lo ofrecen «en nombre de todo el pueblo (in 

nomine totius populi) a Dios», vinculando en su persona el «yo» de Cristo y el 

«nosotros» de la Iglesia. Así la eucaristía concentra y da forma a todos los 

aspectos del ministerio eclesial del presbítero: el anuncio del Evangelio tiende 

hacia ella como a su culmen y el gobierno pastoral deriva de ella como de su 

fuente, como despliegue del servicio de presidencia realizado en su celebración.  

Por eso, la eucaristía es el «centro y raíz» de toda la vida y del ministerio del 

presbítero
152

. 

 

113. La dimensión eclesial del ministerio ha de ser acentuada en la formación 

presbiteral, especialmente en el momento actual caracterizado, por un lado, 

por una creciente desconfianza hacia la Iglesia como lugar de la verdad sobre 

Cristo y, por otro, por la exaltación del individualismo y del subjetivismo por 

                                                             
148 Cf. LG 28; PO 2; 4-6; 9.  
149 Cf. CCE 1120. 
150 PDV 16. 
151 Cf. PO 5,c-d; LG 11; SC 33.  
152

 Cf. PO 14, b; PO 13. 



49 
 

encima de la objetividad de la acción eclesial y de su llamada al ministerio. Si 

el ministerio es representación de Cristo ante la Iglesia la «autoridad» sagrada 

de que goza no puede ejercerse de forma absoluta o basándose en las propias 

fuerzas de liderazgo o sabiduría sino como humilde servicio a Cristo y a los 

hermanos, actuando en Su nombre y remitiendo siempre a Él como criterio 

último, a ejemplo del Bautista
153

. Dócil al Espíritu de Cristo el sacerdote no 

puede hablar o actuar ante la Iglesia «por cuenta propia» sino del Hijo (cf. Jn 

16,13-15) que, a su vez, habla y obra en nombre del Padre (cf. Jn 5,19) Y si el 

ministerio sacerdotal es representación de toda la Iglesia ante su Señor y, ligado 

a ello, ante la sociedad, el presbítero ha de ejercerlo y comprenderse como 

sujeto eclesial personal y persona pública, actuando en nombre de la Iglesia y 

no según su criterio individual. 

 

b) presbíteros, unidos al Obispo, al servicio de la Iglesia misterio de comunión 

 

114. Dentro de la Iglesia, misterio de comunión en el Cuerpo del Señor, el 

ministerio presbiteral tiene una radical «forma comunitaria» y sólo puede ser 

ejercido como una tarea conjunta por la incorporación al orden de los 

presbíteros en comunión jerárquica con el Obispo
154

. Unidos a él como 

«próvidos colaboradores» y «consejeros necesarios»
155

, hermanos y amigos, 

forman con el Obispo un solo presbiterio dedicado a diversas tareas pastorales 

en la diócesis a cuyo servicio se consagran
156

. La dedicación y el servicio de los 

presbíteros diocesanos a la Iglesia se realiza y concreta en su vinculación a una 

Iglesia particular mediante la incardinación. Se trata de un compromiso a la vez 

jurídico, espiritual y pastoral, comportando unas actitudes que contribuyen a 

configurar su identidad específica en la Iglesia diocesana
157

. Por la ordenación y 

el ministerio recibidos todos los presbíteros han sido asociados al cuerpo 

episcopal y, en comunión jerárquica con él a través del propio Obispo, en la 

unidad del presbiterio, sirven al bien de la Iglesia universal cuyo principio y 

fundamento visible de unidad es el Sucesor de Pedro, cabeza del colegio 

episcopal
158

. Por eso en cada una de las congregaciones locales de fieles los 

presbíteros representan al Obispo y, bajo su autoridad, «hacen visible en cada 

lugar a la Iglesia universal»
159

. De esta forma, particularidad y universalidad se 

articulan en el ministerio presbiteral como ministerio eclesial.  

 

115. Por todo ello, «ningún presbítero puede cumplir cabalmente su misión 

aislado y como por su cuenta»
160

 sino en comunión con el presbiterio bajo la 

dirección del propio Obispo. La fidelidad a Cristo es inseparable de la fidelidad 

a la Iglesia. La caridad pastoral tiene una dimensión comunitaria y exige 

trabajar en comunión con el Obispo y los hermanos presbíteros para no correr 

                                                             
153

 Cf. Jn 1,6-9.15.19-36; Jn 3,28-30.  
154 Cf. PDV 17,a.   
155 LG 28,b; ChD 28,a; PO 7,a; cf. PO 2,b; 4,a; 12,a; ChD 11.  
156 Cf. LG 28,b; PO 8,a; ChD 11.  
157 Cf. PDV 31,b; 74,c.  
158 Cf. LG 22-23; LG 28, b; DMVP 15. 
159 Cf. LG 28,b.  
160

 PO 7,c. 



50 
 

en vano (cf. Gál 2,2). Esta comunión contribuirá además a la unidad de la 

propia vida y ministerio
161

. El presbítero debe asumir también la carga de la 

historia eclesial, dar cuenta de ella con verdad y sin complejos, guardar y 

promover la memoria viva que la caracteriza.  

 

116. Como representación de Cristo Cabeza de la Iglesia, el presbítero ha de ser 

formado para ser «servidor de la Iglesia comunión porque —unido al Obispo 

y en estrecha relación con el Presbiterio— construye la unidad de la 

comunidad eclesial en la armonía de las diversas vocaciones, carismas y 

servicios»
162

 para la edificación del Cuerpo en el amor (cf. Ef 4,11-16). Este 

servicio se despliega en las siguientes relaciones: 

 

117. Relación con el Obispo. La relación de los presbíteros con su Obispo se 

fundamenta en la misma unidad de la consagración sacramental y de la misión 

al servicio de la Iglesia
163

. «El ministerio de los presbíteros es, ante todo, 

comunión y colaboración responsable y necesaria con el ministerio del Obispo, 

en su solicitud por la Iglesia Universal y por cada una de las Iglesias 

particulares»
164

. Por tanto, no es sobreañadida sino derivada de la ordenación y 

de su misma condición sacerdotal.    

 

118. Los presbíteros verán en su Obispo no sólo al Pastor que gobierna la diócesis 

sino también al padre a quien poder confiarse. El buen entendimiento de los 

sacerdotes con su Obispo servirá además de testimonio para toda la comunidad 

cristiana, cuya caridad él preside en el nombre del Señor
165

. La relación de cada 

sacerdote con su Obispo se realiza tanto directa y personalmente como de forma 

comunitaria y colegial a través del Presbiterio diocesano. 

 

119. Relación con el Presbiterio. Cada sacerdote está íntimamente unido a los 

demás miembros del Presbiterio, gracias al sacramento del Orden, con vínculos 

particulares de fraternidad sacramental, ministerio y caridad apostólica.  Por 

participar del único sacerdocio de Cristo, trabajan conjuntamente en funciones 

diversas para la edificación de su Cuerpo
166

. La participación en el Presbiterio 

diocesano, que preside el Obispo, garantiza a los sacerdotes la eclesialidad y 

universalidad de su misión presbiteral con una originalidad y autenticidad que 

les es propia. 

 

120. En el ámbito de la fraternidad sacramental del Presbiterio los sacerdotes 

encuentran los medios necesarios para su formación permanente. Dicha 

fraternidad debe manifestarse en la ayuda mutua, tanto espiritual como material, 

en las reuniones, en la comunión de vida, de trabajo y caridad
167

. Esto implica 

una actitud de humildad personal y de aceptación de los otros, capacidad para 

                                                             
161 Cf. PO 14,c.  
162 PDV 16,e. 
163 Cf. PO 7. 
164 PDV 17,b. 
165 Cf. ChD 28. 
166 Cf. PO 8; PDV 17,c. 
167

 Cf. PO 8. 



51 
 

compartir fraternalmente la experiencia religiosa y ánimo de renovación 

constante en los deseos de abrirse a los demás presbíteros para emprender tareas 

apostólicas más amplias, sostenidas por la colaboración de todos. 

 

121. Relación con la comunidad cristiana. La relación de los presbíteros 

diocesanos con la comunidad cristiana está fundamentada en la actitud de 

servicio a las necesidades del Pueblo de Dios
168

, en fidelidad a su propia 

misión. Mantienen con sus hermanos laicos y religiosos una relación de 

colaboración y fraternidad, dispuestos a servir a todas las manifestaciones del 

Espíritu en la comunidad eclesial, estimando y promoviendo todos los 

carismas
169

.  La promoción de la corresponsabilidad en el pueblo cristiano es 

tarea pastoral prioritaria de la nueva evangelización y requiere, en los 

presbíteros, vivirla previamente en espíritu de comunión para comunicarla con 

actitudes testimoniales de sencillez y reconciliación
170

. 

 

122. La imitación de Jesús, Pastor y hermano de todos los hombres, caracteriza 

todas las actitudes de los presbíteros y da sentido a su ministerio en la 

comunidad. Los presbíteros, aunque ejercen el ministerio de padre y maestro en 

el Pueblo de Dios, son también hermanos de todos los fieles y, con ellos, 

discípulos del Señor. Reconocen y estiman la dignidad cristiana de los fieles 

laicos
171

; promueven y estimulan sus diferentes carismas, responsabilidades y 

ministerios en la unidad del Cuerpo de Cristo, y fomentan la misión específica 

que, como bautizados, están llamados a realizar en medio del mundo
172

.  

 

c) presbíteros, signo e instrumento de la Iglesia Misión al servicio del mundo 

 

123. El presbítero «es servidor de la Iglesia Misión porque hace a la comunidad 

anunciadora y testigo del Evangelio»
173

. El ministerio del presbítero está 

totalmente al servicio de la Iglesia; está para la promoción del ejercicio del 

sacerdocio común de todo el Pueblo de Dios; «está ordenado no sólo para la 

Iglesia particular sino también para la Iglesia universal (cf. PO 10), en 

comunión con el Obispo, con Pedro y bajo Pedro. Mediante el sacerdocio del 

obispo, el sacerdocio de segundo orden se incorpora a la estructura apostólica 

de la Iglesia. Así el presbítero, como los apóstoles, hace de embajador de 

Cristo (cf. 2 Cor 5,20)»
174

. En esto se basa el carácter misionero de todo 

presbítero y su relación con el mundo.  

 

124. Relación con el mundo. Los presbíteros diocesanos, partícipes de la 

secularidad de toda la Iglesia, viven en medio del mundo y participan de la vida 

de los hombres conviviendo con ellos como hermanos. Escogidos para el 

Evangelio de Dios (cf. Rom 1,1) no están separados ni del pueblo ni de hombre 

                                                             
168 Cf.  Mc 10,45; Jn 13,12-17; 1 Cor 9,19; OT 4. 
169 Cf. PDV 74,b. 
170 Cf. PDV 18,c; ChV 206. 
171 Cf. LG 28. 
172 Cf. PO 9; PDV 17,d; 18,c. 
173 PDV 16,e. 
174

 PDV 16,b.  



52 
 

alguno. No serían auténticos ministros de Cristo si no llevaran una vida distinta 

de la mundana, pero tampoco podrían servir a los hombres si permanecieran 

distantes a sus situaciones y ajenos a su vida. Estando en el mundo no son del 

mundo (cf. Jn 17,15-16) y viviendo entre los hombres no han de amoldarse a la 

mundanidad espiritual (cf. Rom 12,1). De esta manera son capaces de anunciar 

convenientemente el Evangelio a los hombres de su tiempo, de forma apropiada 

a la mentalidad y a los problemas de éstos, para que todo el género humano 

pueda venir a la unidad de la familia de Dios
175

.    

 

125. Por tanto, en su relación con el mundo la vida de los sacerdotes debe estar 

marcada por un profundo anhelo misionero y por un «espíritu genuinamente 

católico» que les impulse a trascender los límites de la propia diócesis o nación 

para prestar su servicio en cualquier lugar
176

. Enraizado en la verdad y en la 

caridad de Cristo, el presbítero está llamado a ser «hombre del diálogo», 

estableciendo con todos relaciones de fraternidad, de servicio, de búsqueda 

común de la verdad, de promoción de la justicia y de la paz
177

 y reconociendo y 

potenciando todo lo genuinamente humano (cf. Flp 4,8). 

 

4. Los medios de la formación: acompañamiento y discernimiento 

 

126. La Iglesia, a través del Seminario, propone un itinerario formativo y el 

acompañamiento personal y comunitario de ese proyecto. El acompañamiento 

es indispensable hasta el punto de que la calidad de la formación se corresponde 

con la calidad de este. La propuesta formativa, por claros que sean sus objetivos 

y contenidos, estaría incompleta si faltara la relación viva y profunda entre el 

formador y el seminarista. Si las relaciones en este ámbito son defensivas o no 

se viven en la verdad, es imposible que exista la formación. La finalidad del 

acompañamiento es realizar el discernimiento vocacional y formar al pastor 

misionero
178

.  

 

127. Durante el proceso formativo es necesario que el seminarista se conozca y se 

deje conocer, relacionándose de modo sincero y transparente con los 

formadores pues sólo lo que es abordado con confianza y con verdad en una 

relación positiva puede ser formado. Para ello se requiere una doble actitud por 

parte del seminarista: la confrontación –manifestación directa y clara de los 

afectos desordenados o inconsistencias vocacionales– y el discernimiento –

búsqueda de la voluntad de Dios en las circunstancias reales de la persona. El 

acompañamiento desde esas actitudes tiene como fin la «docibilitas» al Espíritu 

Santo
179

. 

 

                                                             
175 Cf. PO 3; CIC 248; LG 28,e.  
176 Cf. PDV 18,a; 32, b; RM 67. 
177 Cf. PDV 18. 
178 Cf. RFIS 44; DFSJ 95-100.  
179

 Cf. RFIS 45. 



53 
 

128. El acompañamiento seguirá siendo necesario a lo largo de la vida 

sacerdotal
180

, pues la experiencia religiosa puede ir acompañada de una cierta 

dosis de autoengaño. Es indispensable una voz amiga que confronte los 

autoengaños, llamados también en la tradición espiritual «afecciones 

desordenadas», o en la psicología religiosa «inconsistencias vocacionales». 

Acompañamiento personal y comunitario son los dos lados del camino sobre el 

que avanza la formación sacerdotal. 

 

129. El acompañamiento personal. La personalización es una clave fundamental 

de los procesos educativos en la fe. Por ello, es necesario que el 

acompañamiento personal se realice con estabilidad y eficacia a través del 

instrumento de la entrevista personal. Esta ha de realizarse de manera periódica 

y estable a lo largo del proceso formativo. Ha de tener un contenido sistemático 

adecuado al momento formativo. La frecuencia y duración de las entrevistas no 

deben dejarse a la voluntad del seminarista; al contrario, hay que presentarlas 

como parte integrante de la propuesta formativa y como medio indispensable 

para la formación
181

.  

 

130.  Es necesario distinguir entre el acompañamiento personal realizado por el 

director espiritual y el realizado por el resto de los formadores desde la 

tradición secular de la Iglesia de diferenciar el fuero interno y el fuero externo 

de la vida de la persona
182

, respetando así escrupulosamente la conciencia y 

libertad del seminarista. El director espiritual y los formadores han de cuidar 

una propuesta unitaria e integral de la formación para evitar que el doble 

acompañamiento contribuya a una huida real de la confrontación formativa. 

Una y otra forma de acompañamiento «debe integrar todos los aspectos de la 

persona» si bien corresponde a cada formador actuar «en el ámbito que le 

compete»
183

 en la unidad de criterios del equipo formador y del plan formativo.  

 

131. El acompañamiento comunitario. La vida comunitaria durante los años de la 

formación inicial debe incidir en cada seminarista, purificando sus intenciones y 

transformando su conducta en una gradual conformación con Cristo
184

. Lo que 

ocurre en el grupo tiene gran trascendencia para el proceso formativo. Uno es el 

mensaje que los formadores intentan transmitir con palabras a los seminaristas y 

otro es el mensaje que se transmiten ellos mismos, a veces sin palabras, pero de 

un modo eficaz. Los valores se transmiten a través de relaciones afectivas entre 

personas que son significativas entre sí. Aquello que sucede en las relaciones 

apunta hacia un modo de ser y de comportarse porque toca las motivaciones 

profundas de cada uno. Por esta razón no basta con acompañar a los individuos, 

es del todo necesario acompañar a los grupos. Los formadores han de realizar 

                                                             
180 Cf. RFIS 48. 
181 Cf. RFIS 46. 
182 Cf. CIC 130; 220; RFIS 136. Cf. RFIS 63 habla del «acompañamiento de los formadores y del 
director espiritual»; RFIS 107,1 y 136 presentan la dirección espiritual como «instrumento» y «medio 

privilegiado» de acompañamiento personal. 
183 RFIS 46; cf. RFIS 44. 
184

 Cf. RFIS 50. 



54 
 

también con el grupo ese doble camino pedagógico que se ha referido 

anteriormente: la confrontación y el discernimiento. 

 

132. En el acompañamiento comunitario hay una doble referencia. Por un lado, 

está el mismo grupo de seminaristas. Conviene observar detalladamente lo 

que ocurre en los grupos y confrontarlo con verdadera exigencia, de modo que 

se defina con suficiente claridad cuál es el clima comunitario que debe existir. 

El otro punto de referencia es el equipo formador. El comportamiento de los 

formadores transmite al grupo de seminaristas un mensaje sin palabras que debe 

ser coherente con las virtudes sacerdotales, a las que el mismo proceso pretende 

introducir a la comunidad formativa. Dada la configuración tan heterogénea de 

las comunidades de nuestros Seminarios, el acompañamiento formativo ha de 

ser cada vez más “artesanal” cuidando tanto la personalización como la vida 

comunitaria.  

 

133. El acompañamiento tiene como objetivo principal realizar el discernimiento. 

El formador junto con el director espiritual han de acompañar al candidato para 

que sea él mismo quien haga un discernimiento de sí y de su proceso de 

crecimiento formativo, es decir, para que llegue a ser un «hombre de 

discernimiento» y se arriesgue a decidir en libertad
185

; sabiendo que para ello 

no puede tener todas las certezas, sino que ha de aprender a fiarse, a sustituir el 

cálculo, a la hora de decidir, por una respuesta confiada a Dios. Pero el 

discernimiento en el Seminario tiene también una dimensión institucional que 

objetiva y reconoce en el candidato la llamada, la rectitud de intención y las 

cualidades que la Iglesia exige para la vida y el ministerio presbiteral. 

 

134. El papa Francisco ha sugerido un método de discernimiento:  

a) Reconocer los efectos que los acontecimientos de la vida, las personas, 

las palabras, etc. producen en la interioridad: una variedad de «deseos, 

sentimientos, emociones». 

b) Interpretar, comprender a qué está llamando el Espíritu a través de lo 

que suscita en cada uno más allá de las impresiones. Esta fase de 

interpretación es muy delicada: se requiere paciencia, vigilancia y 

también un cierto aprendizaje. También en el discernimiento «la 

realidad es superior a la idea». 

c) Elegir, el acto de decidir se convierte en ejercicio de auténtica libertad 

humana y de responsabilidad personal. Las decisiones deben ser 

sometidas a la prueba de los hechos en vista de su confirmación
186

. 

 

5. El principio unificador de la formación: seminarista, seminario y 

presbiterio, dóciles al Espíritu Santo, al servicio de la caridad pastoral   

 

135. El seminarista, como responsable principal de su proceso de maduración 

vocacional, tiene la tarea de realizar una síntesis entre sus fortalezas y 

                                                             
185 Cf. RFIS 43. 
186 Cf. EG 51; Sínodo de los Obispos, XV Asamblea General Ordinaria. Los jóvenes, la fe y el 

discernimiento vocacional. Documento Preparatorio, II,2; DFSJ 4. 



55 
 

debilidades. En esta labor potenciará sus virtudes, con el auxilio de la gracia y 

del acompañamiento formativo. Para salir de sí mismo e ir realizando esta 

síntesis, tendrá que orientar toda su vida hacia Cristo. Dicha orientación le 

llevará a vivir su vocación en clave de donación a Dios y de entrega a los 

hermanos asumiendo sus debilidades por la vía del amor
187

. Esta síntesis 

conforma una estructura antropológica capaz de vivir la identidad y 

espiritualidad presbiteral. El Seminario, durante el tiempo de la formación, 

ayudará al candidato a lograr esta síntesis, discernir su vocación
188 

y poner su 

corazón a punto para recibir responsablemente el don de la caridad pastoral con 

la ordenación sacramental.  

 

136. El camino formativo en el Seminario ha de cuidar, en todas las dimensiones 

formativas, que el seminarista vaya disponiéndose para este «amoris officium» 

en la libertad interior, en la madurez afectiva, en la intimidad con el Señor en la 

Palabra y la Eucaristía, en el «gusto espiritual de ser pueblo»
189

 y en las 

relaciones y servicios propios de la vida comunitaria. 

 

137. La formación del Seminario requiere profundizar en la comprensión del 

sacerdocio ministerial, tal como el Señor lo instituye y la Iglesia lo vive y da 

forma, y responder a lo que la Iglesia pide y el mundo reclama del presbítero en 

el momento presente. Por esta razón la formación debe dejarse iluminar por el 

Espíritu Santo, mirar al mundo para descubrir hacia dónde se dirige la sociedad, 

reconocer sus necesidades espirituales, discernir los caminos más eficaces para 

anunciar hoy el Evangelio y responder a las esperanzas de los hombres. 

 

138. Este camino permanente de configuración con Cristo en su caridad de Buen 

Pastor se realiza en el Presbiterio diocesano, ámbito propio de la formación 

permanente. «El presbiterio en su verdad plena es un mysterium: es una 

realidad sobrenatural, porque tiene su raíz en el sacramento del Orden»
190

. 

 

139. Todo este camino de configuración, inicial y permanente ha de lograr que el 

presbítero acoja y ejercite la caridad pastoral. En su ejercicio se hallará el 

«vínculo de la perfección sacerdotal» que unifique vida y acción, amor a Cristo 

y celo por la salvación de los hombres
191

. «El principio interior, la virtud que 

anima y guía la vida espiritual del presbítero en cuanto configurado con Cristo 

Cabeza y Pastor es la caridad pastoral, participación de la misma caridad 

pastoral de Jesucristo: don gratuito del Espíritu Santo y, al mismo tiempo, 

deber y llamada a la respuesta libre y responsable del presbítero»
192

. «El 

sacerdote, que recibe la vocación al ministerio, es capaz de hacer de éste una 

elección de amor, para el cual la Iglesia y las almas constituyen su principal 

interés y, con esta espiritualidad concreta, se hace capaz de amar a la Iglesia 

                                                             
187 Cf. RFIS 29. 
188 Cf. RFIS 28. 
189 EG 268. 
190 PDV 74,e. 
191 Cf. PDV 23,a; PO 14.  
192

 PDV 23,a. 



56 
 

universal y a aquella porción de Iglesia que le ha sido confiada, con toda la 

entrega de un esposo hacia su esposa»
193

. El ejercicio del ministerio pastoral 

postula, alimenta y configura la espiritualidad presbiteral. 

 

 

 

 

                                                             
193

 PDV 23,c. 



57 
 

IV. LAS DIMENSIONES DE LA FORMACIÓN 

 

1. Una formación integral y personalizada en comunidad y para la misión 

 

140. La formación para el ministerio presbiteral tiene –según la exhortación 

apostólica Pastores dabo vobis
194

– cuatro dimensiones que están íntimamente 

unidas e interactúan simultáneamente en el proceso formativo y en la vida de 

los presbíteros: «la formación humana, que representa ‘la base necesaria y 

dinámica’ de toda la vida presbiteral; la dimensión espiritual, que contribuye a 

configurar el ministerio sacerdotal; la dimensión intelectual, que ofrece los 

instrumentos racionales necesarios para comprender los valores propios del 

ser pastor, procurar encarnarlos en la vida y transmitir el contenido de la fe de 

forma adecuada; y la formación pastoral, que habilita para un servicio eclesial 

responsable y fructífero»
195

. 

 

141. La unidad de estas dimensiones se debe a la finalidad de la formación: la 

transformación progresiva del corazón y de la persona entera del candidato 

según el modelo de Cristo, Buen Pastor, para comunicar su caridad pastoral a 

los hombres de nuestro tiempo
196

.  

 

142. Además, hay dos notas trasversales que, como «hilo conductor», dan unidad, 

vivifican y animan las cuatro dimensiones citadas, fomentando su interacción e 

integración, y evitando así procesos formativos desequilibrados que impiden 

alcanzar la única meta de la formación. Estas notas son: el clima comunitario 

en el que ha de realizarse y el impulso misionero que debe alentarla. Toda 

auténtica comunión es misionera y toda misión cristiana es se ordena a la 

comunión. Esta saludable tensión ha de tener su reflejo en el proyecto 

formativo. 

 

a) en comunidad (formación comunitaria) 

 

143. La formación comunitaria es especialmente necesaria y urgente en el 

contexto sociocultural actual, caracterizado por un mundo cada vez más 

globalizado e interconectado, pero menos comunitario y fraterno, y por un 

hombre caracterizado por el individualismo egoísta y autorreferencial que 

dificulta seriamente la vida en comunidad. A nivel eclesial percibimos a veces 

la falta de comunidades vivas y otras el riesgo de comunidades encerradas en sí 

mismas, mientras en el campo pastoral experimentamos dificultades para vivir 

la comunión y trabajar eficazmente en equipo.  

 

144. Como toda vocación eclesial, la vocación presbiteral tiene en la comunidad 

su «humus» nutricio: de ella nace, en ella se discierne y madura, a ella se 

destina. Si «el ministerio ordenado tiene una radical forma comunitaria y 

                                                             
194 Cf. PDV 43-59. 
195 RFIS 89. 
196

 Cf. Jer 3,15; Mt 9,35-36; 18,12-14; Jn 10; 21,15ss. RFIS 89. 



58 
 

puede ser ejercido sólo como una tarea colectiva»
197

, los llamados a este 

servicio no pueden menos que hacer una fuerte experiencia comunitaria que 

acreciente su anhelo de comunión
198

. De ahí que la formación para el 

sacerdocio deba desarrollarse dentro un «clima comunitario»
199

. «El 

seminarista primero, y el presbítero, después, tienen necesidad de un vínculo 

vital con la comunidad»
200

. Por eso, aquel seminarista que no presente las 

aptitudes necesarias para la vida comunitaria ofrece serias dudas para su 

admisión a las Sagradas Órdenes. 

 

145. En este sentido, la comunidad del Seminario es el contexto y ambiente más 

adecuado para la formación presbiteral
201

. El Seminario es un lugar y un 

tiempo determinado, pero sobre todo «una comunidad educativa en camino» 

que ofrece a los llamados «la posibilidad de revivir la experiencia formativa 

que el Señor dedicó a los Doce»
202

. Su ideal y «su identidad más profunda es 

ser una continuación en la Iglesia de la íntima comunidad apostólica en torno 

a Jesús»
203

. 

 

146. Por ello, la comunidad del Seminario debe ser una comunidad humana, 

cristiana, diocesana y formativa ejemplar donde se realice intensamente la 

experiencia de la vida de la Iglesia, misterio de comunión. El Obispo se hace 

presente en ella a través del ministerio del Rector y del servicio de todos 

cuantos forman la comunidad educativa, colaborando cada uno desde su 

responsabilidad propia en la tarea común de la formación presbiteral. Dentro de 

dicha comunidad educativa ocupa un lugar singular el equipo de formadores
204

.  

 

147. Pero la comunidad no es sólo el contexto y ambiente más apto, ni siquiera una 

más entre las dimensiones de la formación, sino que es el ámbito donde 

confluyen las cuatro dimensiones y el «hilo conductor» que las atraviesa 

integrándolas, potenciándolas y enriqueciéndolas con contenidos nuevos, como 

se verá a continuación al exponerlas.  

 

148.  Por todo lo dicho, ha de procurarse la inserción cordial y el sentido de 

pertenencia del seminarista a la comunidad formativa del Seminario que ha de 

constituir para él su comunidad de referencia. Al proyecto formativo del 

Seminario deben referirse y supeditarse, tanto teórica como prácticamente, el 

proyecto personal y el resto de relaciones formativas que el seminarista pueda 

legítimamente adoptar, por ejemplo con la comunidad de origen, con la que le 

corresponda en el ejercicio de la tarea pastoral o con otros grupos, movimientos 

                                                             
197 PDV 17. 
198 Cf. RFIS 51. 
199

 RFIS 90,a. 
200 RFIS 90,c. 
201 RFIS 90,b. 
202 PDV 60,b.  
203 PDV 60,c. 
204 Véase el cap. VI de este Plan dedicado a los agentes de la formación, insistiendo en el concepto de 

«comunidad educativa», en el carácter comunitario de la tarea formativa de los agentes que la 

componen y especialmente del equipo formador.  



59 
 

o asociaciones aprobados por la Iglesia. El grado de participación en ellas, 

siendo un factor beneficioso, debe evitar dependencias que oscurezcan su 

disponibilidad u obstaculicen su integración en el proyecto comunitario del 

Seminario, para favorecer la apertura universal propia del presbiterado y la 

inserción en cualquier comunidad donde pueda ser enviado en el futuro. 

 

149. La comunidad de vida del Seminario pide que la común participación en los 

dones del Espíritu se concrete no sólo en la profesión de una misma fe y en la 

vida litúrgico-sacramental sino también en otros medios como: el servicio y la 

obediencia diligentes, el diálogo, la comunicación de bienes y de la propia vida 

interior, la corrección fraterna, la participación en la elaboración de la 

programación comunitaria, la unidad de régimen, el trabajo conjunto y 

corresponsable en las tareas comunitarias, los momentos gratuitos de 

esparcimiento lúdicos o deportivos, los pequeños detalles cotidianos, etc. Así, 

toda la comunidad forma y acompaña el proceso formativo –como se ha 

señalado más arriba– siendo un lugar singular de verificación y discernimiento 

de la propia vocación y de asunción de la corresponsabilidad en el proceso 

formativo del hermano.   

 

150. La vida comunitaria educará la capacidad de establecer las relaciones de 

comunión propias de los presbíteros: la cooperación y obediencia sincera y 

cordial con el Obispo; la colaboración con sus hermanos en el Presbiterio a los 

que estará ligado por «especiales lazos de caridad apostólica, ministerio y 

fraternidad» sacramental; el trato cercano y fraterno con los fieles, laicos y 

religiosos
205

. De este modo el Seminario formará futuros pastores como 

«hombres de comunión»
206

 aptos para adoptar diversas formas de colaboración 

y vida en común, y para ser constructores de comunidad dentro de la Iglesia y 

de reconciliación en medio de un mundo y de una sociedad a veces divididos.  

 

151. Por ello, el clima que ha de caracterizar a la comunidad del Seminario ha de 

ser un clima de familia. Los vínculos que se establecen entre los formadores y 

los seminaristas han de tener la impronta de la paternidad y de la filiación, así 

como las relaciones entre los mismos seminaristas deben ser fraternas 

favoreciendo la amistad
207

. Estas relaciones no se improvisan ni pueden dejarse 

al azar, sino que se han de cultivar con esfuerzo y sacrificio abriéndose a la 

acción del Espíritu. De este modo el candidato se ejercitará para aquella 

paternidad, fraternidad y filiación que como presbítero está llamado a vivir en la 

Iglesia, «casa y escuela de comunión»
208

. 

 

152. Para que todos estos objetivos puedan realizarse con calidad es conveniente 

que exista en el Seminario una comunidad formativa suficiente y 

proporcionada, por el número de seminaristas, el equipo de formadores y 

profesores disponibles o por las necesarias estructuras competentes. En caso 

                                                             
205 Cf. PO 7-9; OT 9. 
206 Cf. PDV 18.  
207 Cf. RFIS 52. 
208

 NMI 43.  



60 
 

negativo es responsabilidad del Obispo diocesano discernir y buscar otras 

posibilidades, como enviar a los seminaristas al Seminario de otra Iglesia 

particular o a un Seminario interdiocesano
209

. 

 

b) para la misión (impulso misionero) 

 

153. La vida comunitaria es un verdadero impulso para la misión. El Evangelio 

de la vida que el Señor ha depositado en nosotros ha de ser anunciado en todo 

tiempo y lugar, de modo que todos los hombres puedan acceder a él
210

. La 

alegría del Evangelio que estamos llamados a anunciar brota de la experiencia 

de haber sido salvados por Cristo en la comunión de la Iglesia
211

. Así, 

experimentamos que la calidad de la vida comunitaria del Seminario tiene 

relación directa con el espíritu misionero, criterio de autentificación y 

consecuencia de aquella.  

 

154. Los futuros sacerdotes han de prepararse para vivir en una «Iglesia en 

salida»
212

 que disponga todos sus medios y estructuras en orden al anuncio del 

Evangelio, en una permanente «conversión pastoral» y «misionera»
213

. Esto 

supone
214

: 

• Estar dispuestos a reconocer la iniciativa de Dios, que nos amó primero, 

para tomar también la iniciativa en la propuesta del Evangelio sin esperar 

simplemente a que los alejados se acerquen a nosotros.  

• Querer involucrarse en la vida de los hombres y, a imagen del Señor, 

arrodillados, lavarles los pies tocando sus heridas, evitando ser 

«burócratas de lo sagrado»
215

. 

• Aprender a caminar junto con los hombres, acompañándolos con 

paciencia y respeto en sus procesos. Esto requiere, por parte del 

candidato, una humanidad equilibrada que no se deje vencer por 

nerviosismos que aceleren los procesos dañando la madurez del fruto o 

por pasividades que con indolencia no los custodien, para hacerlos 

avanzar al ritmo adecuado. 

• Orientar la misión a dar un fruto duradero (cf. Jn 15,16) pero sabiendo 

que el fruto tiene su fuerza en la misma potencialidad de la Palabra, que 

nosotros no podemos predecir.  

• Por último, saber celebrar y festejar en la belleza de la liturgia, que se 

convierte así en acción de gracias y atractiva presencia del Espíritu que 

mueve los corazones a la alabanza y los sostiene en la esperanza. 

 

155. El afán misionero, alentado por la vida espiritual, llena todas las 

dimensiones de la formación, cultivando la humanidad, dando una motivación 

                                                             
209

 Cf. CIC 237,1; RFIS 188 y n. 398 de este Plan de Formación.  
210 Cf. EG 19. 
211 Cf. EG 21: «La alegría del Evangelio que llena la vida de la comunidad de los discípulos es una 

alegría misionera». 
212 Cf. EG 24. 
213 Cf. EG 25-33.  
214 Cf. EG 22. 
215

 RFIS 84,b. 



61 
 

fuerte al estudio y dinamizando la pastoral. «La misión se revela como otro hilo 

conductor (cf. Mc 3, 13-14), que une las dimensiones ya mencionadas, las 

anima y vivifica, y permite al sacerdote, formado humana, espiritual, 

intelectual y pastoralmente, vivir el propio ministerio en plenitud, en cuanto 

que está llamado a tener espíritu misionero, es decir, un espíritu 

verdaderamente “católico”, que partiendo de Cristo se dirige a todos para que 

“se salven y lleguen al conocimiento de la verdad” (1 Tim 2, 4-6)»
216

. Fortalece 

así, junto a la vida comunitaria, el carácter integral de la formación, formando 

un sujeto armónico. 

 

c) una formación integral y personalizada 

 

156. La persona concreta del seminarista en su totalidad, como «sujeto integral», 

está llamada a la configuración con Cristo Pastor poniéndose plenamente al 

servicio de Dios y de la Iglesia. Esto implica, por un lado, una «formación 

integral» que permita el desarrollo armónico y equilibrado de las cuatro 

dimensiones, articuladas por las dos notas trasversales mencionadas, dentro de 

un proyecto educativo con un itinerario pedagógico detallado en objetivos y 

medios según las etapas de la formación. 

 

157. Por otro lado, se precisa también una formación personalizada, teniendo en 

cuenta a la persona singular, sus experiencias anteriores al ingreso en el 

Seminario
217

 y su momento en el proceso, pues el Señor llama a todos a realizar 

la misma misión apostólica, pero a cada uno «por su nombre» y de forma única. 

En este sentido, cada uno puede necesitar reforzar una u otra dimensión. Dentro 

de unas líneas necesariamente comunes, no es posible hacer procesos iguales 

para todos, de la misma forma que un padre no educa por igual a todos sus 

hijos, sino que da a cada cual lo que necesita para que se produzca una 

maduración integral. 

  

158. De este modo, se evitará en el proceso formativo tanto la transmisión de 

visiones reductivas o erróneas del presbiterado, por absolutización de alguna de 

sus dimensiones a costa de las otras (vs. la integralidad), como una adhesión y 

obediencia puramente externa, formal y abstracta a las normas exigidas (vs. la 

personalización)
218

. 

 

2. La dimensión humana 

 

159. La formación humana representa la «base necesaria y dinámica de toda la 

vida presbiteral»
219

. Dada la «crisis antropológica» en que vivimos, hoy en día 

la formación humana se ha hecho cada vez más importante y necesaria y el 

Magisterio de la Iglesia ha dedicado más atención a este punto en la formación 

                                                             
216 RFIS 91. 
217 Cf. DFSJ 20.  
218 Cf. RFIS 92. 
219 RFIS 89,a. Sin ella «toda la formación sacerdotal estaría privada de su fundamento necesario» 

(PDV 43,a).  



62 
 

presbiteral. «Durante el proceso de formación sacerdotal nunca se insistirá lo 

suficiente sobre la importancia de la formación humana»
220

. 

 

160. La formación humana está exigida por la necesaria madurez que el proceso 

educativo del seminario ha de lograr, asimilando las virtudes propias del 

hombre, pero también por la naturaleza misma del ministerio sacerdotal. El 

presbítero está llamado a ser imagen viva de Cristo Pastor y, por tanto, a 

«reflejar aquella perfección humana que brilla en el Hijo de Dios hecho 

hombre»
221

. Él, «hombre enviado a los hombres»
222

, se hizo semejante en todo 

a nosotros «menos en el pecado» (Heb 4,15), nació como hombre, pensó con 

razón humana, amó con corazón humano y trabajó con manos de hombre. 

Jesucristo no es sólo «perfecto (verdadero) hombre» sino el «hombre perfecto 

(logrado)»
223

 y, por ello, el «modelo y la fuente» al que la formación del 

sacerdote ha de tender
224

 paulatinamente hasta alcanzar «la medida de Cristo en 

su plenitud» (Ef 4,13).  

 

161. Además, la formación humana viene exigida por razón de los destinatarios 

del ministerio evangelizador. El sacerdote es «escogido de entre los hombres» 

pero puesto «para representar a los hombres en el culto a Dios» (Heb 5,1). Por 

eso, su persona y su humanidad, como la del Buen Pastor, han de ser mediación 

y puente, nunca muro u obstáculo, para que los hombres lleguen a Dios (cf. 1 

Tim 2,5; Ef 2,14). En y como Cristo, que nos ha salvado a través de su 

humanidad y destino humano, el presbítero ha de «experto en humanidad»
225

, 

conociendo «lo que hay dentro de cada hombre» (Jn 2,25) para ofrecerle desde 

dentro la salvación de Dios
226

. 

 

162. Una adecuada formación humana favorece que el sujeto pueda hacerse 

propicio receptor de la gracia. La certeza de la Iglesia ha sido siempre que la 

gracia no sustituye la naturaleza, sino que la presupone y eleva
227

, porque el 

hombre ha sido creado para ser llamado a la salvación (cf. Ef 1,3-10; Col 1,15-

20). Tampoco el don del presbiterado se sobrepone extrínsecamente a la 

condición humana del seminarista, sino que reclama de él una humanidad capaz 

de responder libre y responsablemente a la vocación recibida y articulada 

correctamente con las exigencias de ésta
 228

. La santidad de un presbítero se 

«injerta» en su formación humana y «depende, en gran parte, de su 

autenticidad y madurez»
229

.  

 

                                                             
220 RFIS 63,a. 
221 PDV 43,b. 
222

 A Diogneto VII,4; DV 4. 
223 GS 22; 41. 
224 Cf. RFIS 93. 
225 Cf. Pablo VI, Discurso ante las Naciones Unidas (4 de octubre de 1965), 3; PP 13; SRS 7; 41. 
226 Cf. PDV 43,b; RFIS 97,a. 
227 Cf. STh I, q.1, a.8 ad 2; q. 2, a.2 ad 1. 
228 Cf. RFIS 93,b; OT 11.   
229

 RFIS 63,a. 



63 
 

163. El presbiterado es una forma de responder a la llamada universal a la santidad 

sembrada en todo cristiano por el Bautismo
230

. Puede haber personas que, aun 

creyendo haber recibido esta vocación, sin embargo, la estructura de su 

personalidad no se adecúa a las exigencias requeridas por el ministerio 

presbiteral. Por ello, es imprescindible un discernimiento de las aptitudes 

humanas del vocacionado, tanto antes de su ingreso en el Seminario
231

 como a 

lo largo de todo el proceso formativo. De hecho, «la carencia de una 

personalidad bien estructurada y equilibrada se constituye en un serio y 

objetivo impedimento para la continuidad en la formación para el 

sacerdocio»
232

. 

 

a) Objetivos de la formación humana 

 

164. El objetivo principal de la formación humana es alcanzar la suficiente 

maduración personal para asumir el ministerio presbiteral. La madurez 

humana es una realidad compleja que se manifiesta en todos los ámbitos de la 

persona:  

a) en el ámbito físico: en el cuidado de la salud y el orden de vida; 

b) en el ámbito psicológico: en una personalidad estable caracterizada por 

el dominio de sí, el equilibrio emocional y afectivo, y una sexualidad 

bien integrada; 

c) en el ámbito moral: en una conciencia bien formada, una actuación 

libre y responsable, la rectitud y objetividad en el modo de percibir y 

juzgar personas o acontecimientos, la capacidad de tomar decisiones 

prudentes y opciones laborales o existenciales estables, o la sana 

autoestima; 

d) en el ámbito social: en la aptitud para las relaciones sociales y con 

todo tipo de personas; 

e) en el ámbito estético: en la sensibilidad para percibir, valorar y cultivar 

la belleza en sus múltiples expresiones.  

La formación humana persigue el desarrollo armónico de todos estos aspectos 

de la persona
233

. En definitiva, su objetivo es la transformación integral de la 

persona para que pueda identificarse con el ser y el ministerio del presbítero 

diocesano.  

 

165. Para ello, las principales virtudes humanas que han de cultivar los futuros 

presbíteros en su proceso formativo son, entre otras: la humildad, la sinceridad 

y el amor a la verdad, la honestidad y la transparencia, la fidelidad a la palabra 

dada; la tolerancia, el respeto y aceptación de personas y modos de pensar 

distintos; la magnanimidad de corazón, la capacidad de diálogo y 

comunicación, de perdonar y saber rehacer relaciones, de colaboración y 

animación, de silencio y soledad; la apertura de mente, la rectitud de juicio y el 

sentido práctico; el sentido de la amistad, de la justicia y de la responsabilidad; 

                                                             
230 Cf. Mt 5,48 y par.; LG 11; 39-42, esp. 41,c; GeE 1; 10-11. 
231 Cf. Las condiciones de ingreso en el n. 282 de este Plan de Formación.  
232 RFIS 63,a. 
233

 Cf. RFIS 94. 



64 
 

la austeridad y sobriedad de vida; el desprendimiento y la comunicación de 

bienes; el espíritu de servicio y de disponibilidad; la laboriosidad, creatividad, 

iniciativa en la acción y valentía; la fortaleza y constancia; la prudencia en el 

vestir, expresarse o actuar como conviene a un ministro del Señor y de la 

Iglesia
234

. 

 

166. La maduración humana implica que el seminarista vaya adquiriendo un 

conocimiento cada vez más ajustado de sí mismo, mediante el encuentro 

sincero con Dios, la atención a sí mismo, la correcta interpretación de los 

acontecimientos positivos o negativos de la propia vida, la comunicación 

transparente con los formadores u otras personas de su confianza, y el 

intercambio comunitario. Contribuye mucho a ello estudiar los rasgos y las 

dinámicas más características de la estructura de la propia personalidad, así 

como aprender a poner nombre a las distintas mociones interiores, las 

motivaciones y los criterios que determinan el comportamiento. Es también 

necesario analizar personalmente y comunicar a los formadores la historia de la 

propia vida. Todo esto ayudará a comprender y discernir su influencia concreta 

en la propia personalidad, a proponer los instrumentos pedagógicos más 

oportunos para la maduración, a evaluar el crecimiento durante el camino 

formativo y a afrontar mejor eventuales momentos de dificultad o regresión
235

. 

 

167. De esta manera, el conocimiento de sí permitirá la aceptación humilde y 

agradecida de uno mismo integrando recíprocamente, con el auxilio del 

Espíritu Santo, los dones y fortalezas con los límites y fragilidades de la propia 

personalidad en un camino progresivo de fe y esperanza
236

. Vista a esta luz, la 

entera historia personal, con sus riquezas y heridas, crisis y pecados, puede ser 

interpretada y vivida como singular historia de salvación. En este sentido se han 

de afrontar los periodos de crisis en el proceso formativo. Lejos de ocultarlos 

por vergüenza o miedo a que supongan un retraso o impedimento en el acceso a 

las Órdenes, el seminarista, con la ayuda de los formadores, los experimentará 

como «ocasión de conversión y de renovación» para aprender mejor la verdad 

de la propia vida e «interrogarse críticamente sobre el camino recorrido, su 

condición actual, sus propias opciones y su futuro»
237

. Así, el futuro presbítero 

aprenderá a no dejarse dominar por sus límites y a hacer fructificar sus talentos. 

Reconciliado y pacificado con su historia, podrá alcanzar la serenidad y alegría 

de fondo propias del discípulo del Señor, difundirlas en su entorno y hablar de 

la misericordia salvadora de Dios no como algo teórico o abstracto sino como 

algo creíble por haberlo experimentado antes en primera persona (cf. 1 Tim 

1,15-16; Gál 2,20)
238

. 

  

                                                             
234 Cf. RFIS 93,b; PDV 43.  
235 Cf. RFIS 94,b. 
236 Cf. RFIS 28. 
237 RFIS 96. 
238 Cf. Francisco, Discurso a los participantes del Congreso en ocasión del 50º aniversario de 

Presbyterorum ordinis y Optatam Totius (20 de noviembre de 2015).  



65 
 

168. Otro elemento significativo de la maduración humana es la capacidad de 

relacionarse con los demás. El tiempo de formación es adecuado para 

desarrollar el sentido social y comunitario del seminarista, que hará de él un 

«hombre de comunión, de misión y de diálogo»
239

. Para esto ha de aprender a 

combinar los tiempos de silencio y soledad con los tiempos de encuentro y 

reunión en las múltiples relaciones que va generando. Ha de tener espacios 

donde sepa habitar su soledad para permanecer más atento a las necesidades de 

los demás. Por una parte, el cultivo de las relaciones y de la comunión evitará 

encerrarse en uno mismo y centrarse en una auto-referencialidad peligrosa. Por 

otra, la capacidad de relacionarse con personas de diverso sexo, edad, cultura y 

condición social es signo de una personalidad madura. El afán de protagonismo, 

la acepción de personas o grupos y las relaciones exclusivas son síntoma de 

inmadurez relacional y suelen esconder un complejo mundo de dependencias 

afectivas
240

. Dada nuestra realidad pastoral, los futuros presbíteros han de 

formarse concretamente para hacer frente a tareas diversas y atender distintas 

comunidades sabiendo suscitar colaboradores y animar, liderar y moderar 

grupos humanos muy variados.  

 

169. Dentro del ámbito de las relaciones es importante que los seminaristas 

aprendan a valorar la relación madura con las mujeres y todo el mundo 

femenino. Para ello la familia es un primer ámbito, pero también el Seminario 

deberá proporcionar los medios adecuados para ello. Es fundamental que los 

futuros presbíteros aprecien el lugar de la mujer en el designio creador, 

promuevan la necesaria complementariedad en la misión evangelizadora y 

aprendan de su testimonio elocuente en la vida de la Iglesia y de la sociedad
241

.  

 

170. Junto a la capacidad comunicativa y relacional, en el proceso de maduración 

humana de los candidatos es fundamental la educación de la afectividad y la 

sexualidad en orden a vivir el celibato apostólico, especialmente hoy en un 

contexto cada vez más pansexualizado. Esta educación debe garantizar aquella 

madurez afectiva que nace del convencimiento del puesto central y englobante 

del amor en la existencia humana y de la certeza experimentada de haber sido 

amado y de saber amar
242

. Desde un amor así entendido adquieren todo su valor 

el cuerpo humano, la sexualidad, la virtud de la castidad y el celibato. El 

celibato ha de ser elegido libremente como un camino pleno de realización del 

amor. Hay que enseñar al seminarista a aceptar su propio cuerpo, conocer y 

gobernar su mundo afectivo y vivir su sexualidad de forma positiva, en la lógica 

de la entrega total y gratuita a Cristo, a la Iglesia y a la humanidad. En este 

sentido la madurez afectivo-sexual supondrá la superación de toda forma tanto 

de autoerotismo o búsqueda egoísta de sí como de toda relación exclusiva o 

dependiente que impida «la libertad del corazón y la universalidad del amor» 

célibe
243

. Por todo ello, «sería gravemente imprudente admitir al sacramento 

                                                             
239 PDV 18; cf. PDV 45.  
240 Cf. RFIS 95,a; 41,b.  
241 Cf. RFIS 95.  
242 Cf. PDV 44; NVNE 37.  
243

 OECS 61-63.  



66 
 

del Orden a un seminarista que no hubiese madurado una afectividad serena y 

libre, fiel en la castidad celibataria, a través del ejercicio de las virtudes 

humanas y sacerdotales, entendida como apertura a la acción de la gracia y no 

sólo como esfuerzo de la voluntad»
244

. 

 

171. La maduración humana implica, a su vez, ir adquiriendo firmeza en las 

convicciones personales al tiempo que apertura a la realidad. Por un lado, el 

seminarista debe cultivar una actitud básica de apertura confiada a los demás y 

al mundo, tanto para aprender y fortalecer como para corregir y modificar, si 

fuera preciso, sus propias convicciones, sosteniéndolas razonadamente, con 

firmeza, pero sin rigorismos. Para ello es importante ejercitarse en la reflexión 

serena, el análisis riguroso, el sano espíritu crítico, la capacidad sintética, el 

rigor y orden mental o la correcta exposición oral y escrita del pensamiento. Por 

otro lado, y por fidelidad a los destinatarios de su misión, ha de cultivar el 

interés por el conocimiento la persona concreta y de la compleja realidad social 

actual para intuir sus necesidades más profundas y sus interrogantes más 

agudos, discernirlo todo quedándose con lo bueno y denunciando lo contrario al 

Evangelio, y cultivar una «sensibilidad ética» capaz de apreciar y sintonizar 

con aquellos valores que hoy «gozan de estima entre los hombres y avalan al 

ministro de Cristo»
245

. Esta mirada esperanzada sobre la realidad circundante 

permite contemplarla como mies de Dios donde Él ya ha plantado semillas de 

su Reino (cf. Mt 9,37; Mc 4,1-20; Jn 4,35-37), a la vez que educa en una mirada 

más positiva sobre sí mismos y sobre los demás, fundamental para una 

equilibrada autoestima personal. 

  

172. Finalmente, otro campo muy importante para la formación humana son los 

nuevos medios de comunicación y las redes sociales. Es significativo que en 

la RFIS se haya trasladado esta cuestión desde el ámbito de la formación 

pastoral, donde se encontraba en anteriores planes formativos, al ámbito de la 

formación humana. En la actualidad no se trata sólo de un instrumento más sino 

de una forma habitual de comunicación que configura la personalidad, tanto de 

los seminaristas como de los destinatarios de su misión. Por eso, es importante 

educar a los candidatos en el uso prudente y responsable, «vigilante, sereno y 

positivo» de las nuevas tecnologías, ayudándoles a reflexionar sobre sus 

bondades y posibilidades para fomentar una cultura del encuentro y una nueva 

evangelización, pero cultivando también la suficiente capacidad ascética para 

evitar sus peligros y riesgos como el ensimismamiento, la despersonalización o 

diversas formas de dependencia
246

. 

 

b) Medios para la formación humana 

 

173. Los medios para la formación humana se corresponden a los aspectos antes 

descritos en la complejidad de la persona. En el ámbito físico se ha educar el 

orden de vida, la planificación realista del tiempo disponible sabiendo integrar 

                                                             
244 RFIS 110,d. 
245 PDV 43. 
246

 Cf. RFIS 97-100. 



67 
 

los imprevistos, los periodos de descanso y esparcimiento, la alimentación 

equilibrada, la actividad física y el deporte, el cuidado de la salud y de la 

higiene personal, evitando caer en el narcisismo, la obsesión por la propia salud 

o por el tiempo libre personal
247

. Todos estos aspectos no pueden darse por 

supuestos, pues dependen del ámbito familiar, la educación previa o la cultura 

de proveniencia. Cuando se viven de forma equilibrada, son un indicativo del 

cuidado personal y del recto amor a sí mismo (cf. Mc 12,31) al mismo tiempo 

que un signo de caridad con los demás. «Cuida de ti mismo» (1 Tim 4,16; cf. 

Hch 20,28) es una exhortación para todo apóstol.  

 

174. En el ámbito psico-afectivo es recomendable el recurso a la psicología, la 

pedagogía y otras ciencias humanas inspiradas en una antropología cristiana de 

la vocación. La valoración y el informe psicológico realizado antes o durante el 

proceso formativo y revisado periódicamente después –junto con el 

acompañamiento psicológico si fuera preciso– es un instrumento muy útil para 

la maduración humana. No tiene sólo la función de descartar posibles 

patologías, sino que presenta un valor muy positivo al ayudar a conocer la 

propia psicodinámica, con las fortalezas y debilidades a trabajar durante el 

tiempo formativo mediante los instrumentos pedagógicos oportunos
248

. En este 

ámbito también es importante una formación continua y sistemática sobre 

temas concretos referidos a cómo cultivar de forma práctica la madurez 

afectivo-sexual requerida para vivir el celibato. El momento eclesial que 

estamos viviendo precisa también una formación específica sobre la protección 

de los menores para prevenir toda forma de abuso (sexual, económico, de poder 

o de conciencia), erradicar sus causas más hondas (entre ellas el clericalismo, la 

corrupción espiritual…) y promover a través del ministerio vivido con 

ejemplaridad humilde una cultura del cuidado y de la solidaridad con los más 

débiles en conversión permanente, personal y comunitaria
249

. 

 

175. En el ámbito moral se hace necesaria una verdadera formación de la 

conciencia en su relación con algunos bienes fundamentales, entre ellos la 

educación en la verdad o la administración de los bienes propios o ajenos. Para 

ello servirán la meditación de la Palabra, el cotidiano examen de conciencia o la 

revisión de vida a nivel personal o grupal. Una vida sobria, austera y 

disciplinada programada y revisada con transparencia puede también ayudar. 

Otro instrumento útil es el trabajo sistemático o por etapas sobre aquellas 

virtudes humanas que el candidato necesita cuidar más, profundizando en su 

sentido, detectando las dificultades para vivirlas y proponiendo medios 

concretos para su crecimiento. 

  

176. En el ámbito estético es necesaria una educación de los sentidos y de la 

sensibilidad para captar con más facilidad la belleza en sus más variadas 

expresiones. Para ello se precisa una iniciación en el estudio, la valoración y el 

                                                             
247 Cf. EG 81-83; Francisco, Homilía en la santa Misa Crismal (2 de abril de 2015). 
248 Para la normativa sobre el recurso a la psicología en la formación cf. n. 432-435 de este Plan. 
249 Cf. Francisco, Quirógrafo Minorum tutela actuosa (22 de marzo de 2014); Carta al Pueblo de Dios 

(20 de agosto de 2018); ChV 95-102. 



68 
 

cultivo, en la medida de lo posible, de las distintas artes (la música y la 

literatura, la arquitectura, escultura o pintura, el teatro o el cine). Materias como 

estética o historia del arte, visitas culturales o formación para la conservación 

del patrimonio cultural de la Iglesia pueden ayudar. Todo ello, además de 

ofrecer a los seminaristas un instrumento muy apto para la evangelización en el 

mundo actual (via pulchritudinis), contribuye al perfeccionamiento de su 

humanidad, pues el hombre ha sido hecho para la belleza y será salvado por 

ella. 

 

177. La elaboración de un proyecto personal de vida realista, concreto y 

revisable, atendiendo a las distintas dimensiones de la formación según la etapa 

y la situación personal del seminarista, en sintonía con el proyecto comunitario 

del seminario, y revisado periódicamente con los formadores, es un instrumento 

muy útil para la formación integral de la persona.  

 

178. Otro instrumento recomendado especialmente por la Ratio Fundamentalis, es 

la comprensión y comunicación de la propia historia de vida. Aquí se han de 

analizar la relación con los progenitores y figuras de autoridad (padres, abuelos, 

tíos, profesores…), la relación con los iguales (hermanos o amigos), la relación 

con las mujeres, el desarrollo afectivo-sexual, las capacidades laborales (en el 

estudio, en los posibles trabajos realizados), el modo de afrontar situaciones de 

dificultad o frustración. Se han de mostrar tanto los dones y habilidades, 

triunfos y agradecimientos que fundamentan la personalidad, como las heridas 

que el mal, en forma de pecado propio o de otros, o en forma de accidentes o 

rupturas, ha dejado en el corazón del seminarista.
250

 

 

179. Otro medio fundamental es la entrevista personal con los formadores donde 

el seminarista pueda abordar con confianza, transparencia y docilidad, con cada 

uno según su responsabilidad propia, todos los aspectos de su persona, 

comunicar la historia de la propia vida, revisar su proyecto personal y discernir 

su momento en el proceso formativo. Realizada con frecuencia, con preparación 

previa y con una buena programación de método y contenidos, la entrevista 

contribuye a la formación integral, gradual y personalizada, ayuda a conocerse 

mejor a sí mismo y a aceptar la propia historia como historia de salvación, 

entrena al seminarista para la formación permanente y le capacita para el arte 

del discernimiento y acompañamiento de otros en el futuro
251

. 

  

c) Formación humana en comunidad con impulso misionero 

 

180. La vida comunitaria es el ámbito en el que todos los medios señalados 

encuentran el lugar formativo más adecuado. La comunidad del seminario es 

el espacio privilegiado para conocerse mejor con la ayuda de los demás, 

formadores y compañeros, donde se ponen a prueba los propios sentimientos y 

certezas y se purifican y van moldeando los proyectos e ideales. Es también el 

espacio para educar la capacidad de relación aprendiendo a respetar y aceptar al 

                                                             
250 Cf. RFIS 94,b. 
251

 Cf. RFIS 44-48. 



69 
 

otro en su alteridad, a asumir y responder con madurez a las tensiones y 

conflictos propios de la convivencia humana, y a salir de sí mismo trabajando 

en equipo y en comunión. Para favorecer la maduración en las relaciones la 

comunidad del Seminario no debe encerrarse en sí misma sino estar «en 

contacto permanente con la vida cotidiana de las familias y de la comunidad, 

prestando especial atención a la presencia de figuras femeninas y de parejas 

cristianas a fin de que la formación arraigue en lo concreto de la vida»
252

 y en 

los problemas reales de nuestra gente, mediante visitas, encuentros, tertulias, 

testimonios… 

 

181. Así, algunas virtudes humanas que, particularmente, es preciso fomentar en 

la comunidad del seminario son: la fraternidad en las relaciones con todos los 

miembros que la componen; la fidelidad a las normas que rigen la vida del 

seminario; la corresponsabilidad en la marcha administrativa y económica del 

seminario; la atención y el cuidado del ambiente formativo que es un elemento 

decisivo para el proceso de los compañeros, evitando la murmuración y la 

difamación; la comunicación profunda, sincera y evangélica de la vida del 

seminarista con sus compañeros y formadores; la disponibilidad para el servicio 

mutuo. Otra virtud importante es el cultivo y cuidado de amistades sanas, 

dentro y fuera de la comunidad, que es un criterio verificador de la madurez 

humana y un apoyo fundamental en la formación inicial y en la vida ministerial. 

 

182. El impulso misionero, al tiempo que una motivación fuerte para la formación 

humana, será favorecido por esta, ya que una humanidad madura, asemejada a 

la de Cristo, permitirá a los futuros sacerdotes estar atentos y cercanos
253

, 

comprender y empatizar con las necesidades de los hombres, sus hermanos, 

para anunciarles el Evangelio de la salvación de forma acomodada a ellos (cf. 

Heb 2,17-18), alegrándose con sus alegrías y cargando con sus sufrimientos y 

heridas (cf. 1 Cor 9,19-23). Si ser y misión son inseparables, una formación 

humana lograda se verifica en una identidad personal troquelada por la misión 

presbiteral. El futuro presbítero ha de ir asimilando cómo esta misión no es una 

parte de su vida a la que dedica determinados tiempos, sino algo que no puede 

arrancar de su ser sin destruirse. Debe poder decir: «Yo soy una misión en esta 

tierra, y para eso estoy en este mundo. Hay que reconocerse a sí mismo como 

marcado a fuego por esa misión de iluminar, bendecir, vivificar, levantar, 

sanar, liberar»
254

. Ahí aparece el presbítero de alma, cuya misión ha transido su 

propia identidad en todos los aspectos de su personalidad. 

 

3. La dimensión espiritual 

 

183. La madurez espiritual forma parte de la madurez humana
255

, porque esta 

última –desde una antropología cristiana integral– no es plena si no abre a la 

                                                             
252 DFSJ 164. 
253 Cf. Francisco, Homilía en la Misa Crismal (29 de marzo de 2018): la cercanía del pastor es algo 

más que una virtud, es «el modo de hacer presente a Cristo entre los hombres». 
254 EG 273.  
255

 Cf. PDV 45,a.  



70 
 

persona a su dimensión interior y trascendente. La formación espiritual como 

educación en la vida del Espíritu viene exigida, por la dimensión 

constitutivamente religiosa del ser humano, pero también por el propio 

desarrollo de la gracia bautismal comunicada en los sacramentos de la 

iniciación cristiana, que predispone y capacita para la respuesta a la vocación y 

misión presbiteral. Además, el don específico del Espíritu a través del 

sacramento del orden reclama y posibilita en el presbítero una preparación, 

acogida y ulterior apropiación personal de este don. 

 

184. Por otro lado, para poder llevar a los hombres a Dios el sacerdote ha de ser un 

«hombre de Dios» (1 Tim 6,11). El ministerio pastoral en el Nuevo Testamento 

es un «ministerio del Espíritu» (2 Cor 3,8). Como Jesús, el Hijo encarnado y 

ungido por el Espíritu para la realización de su misión salvadora en obediencia 

total al Padre y en favor de todos los hombres
256

, el presbítero ha sido ungido 

por el Espíritu de Cristo para participar en la misión apostólica. Por eso, su 

ministerio y existencia se desarrollan «en el Espíritu». 

  

185. En cuanto orientada a la conformación del corazón de los candidatos con el de 

Cristo Buen Pastor, la dimensión espiritual fundamenta, vivifica e integra el 

resto de las dimensiones de la formación sacerdotal
257

 y las eleva dándoles su 

verdadero sentido en Cristo y haciéndolas eficaces en el Espíritu. Pues sin la 

acción del Espíritu Santo ningún programa educativo puede por sí mismo ir 

plasmando suave y progresivamente la semejanza con Cristo en los llamados 

por Él al ministerio presbiteral. 

  

186. Una correcta formación espiritual evitará en los futuros presbíteros ceder a 

las dos grandes parcializaciones en el camino cristiano de la santidad, 

señaladas reiteradamente por el papa Francisco y que son consecuencia de una 

antropología y soteriología también parciales
258

. Por un lado, el 

«neopelagianismo» de un esfuerzo ascético sin gracia, que pone al individuo en 

el centro, sin apertura a la escucha de Dios y de los hermanos, y que se 

manifiesta, entre otras cosas, en la dispersión por el activismo, la reducción del 

funcionalismo, la presuntuosa seguridad doctrinal o disciplinar que olvida la 

misericordia, la magnanimidad y la paciencia consigo mismo y con los demás, 

el cultivo ostentoso y puramente formal de la liturgia más como ceremonial que 

como celebración de los misterios de la fe, la cesión a la rutina en la oración, la 

celebración o la formación observando lo exterior sin dejar que el Misterio 

salvador nos sorprenda, convierta y transforme totalmente. Por otro lado, el 

«neognosticismo» de una espiritualidad sin carne, sin prójimo y sin 

compromiso, manifestada en actitudes y prácticas dualistas, evasiones 

espiritualistas, cualquier tipo de parcialización de la fe por su sometimiento a 

intereses o ideologías que pretenden domesticar el Misterio, o el emotivismo 

                                                             
256 Cf. Lc 1,35; 4,16ss; Jn 10,36; 17,17-19; Heb 9,14.  
257 Cf. PDV 45.  
258 Cf. EG 93-97; GeE 35-62; Congregación para la Doctrina de la Fe, Carta Placuit Deo a los 

obispos de la Iglesia católica sobre algunos aspectos de la salvación cristiana (1 de marzo de 2018).  



71 
 

espiritual que busca experiencias extraordinarias de fuerte valor sensible, pero 

sin arraigo ni traducción en la vida cotidiana concreta.  

 

a) Objetivos de la formación espiritual 

 

187. El objetivo principal de la formación espiritual es «alimentar y sostener la 

comunión con Dios y con los hermanos, en la amistad con Jesús Buen Pastor y 

en una actitud de docilidad al Espíritu. Esta íntima relación forma el corazón 

del seminarista hacia el amor generoso y oblativo» propio de la caridad 

pastoral
259

. 

 

188. Como cultivo de la vida en el Espíritu la formación espiritual se orienta a la 

maduración en las virtudes teologales de la fe, la esperanza y la caridad, 

fundamento dinámico de toda vocación cristiana y, en concreto, de la vocación 

presbiteral. Infundidas por Dios en el hombre tienen a Dios por objeto y animan 

su existencia entera. Creer en el amor que Dios nos tiene nos abre a la 

esperanza que nunca defrauda (cf. 1 Jn 4,16; Rom 5,5). La maduración en la fe 

ayudará a los seminaristas a edificar su vida sobre la confianza plena en el 

Señor
260

, a obedecer entregándose libre y totalmente a Dios en el ministerio
261

 

y, purificando su corazón, a participar en la mirada de Jesús que les hará ver, 

valorar y vivir todas las situaciones y acontecimientos del camino en su nueva 

luz
262

. La fe, «fundamento de lo que se espera» (Heb 11,1), los llevará a vivir 

de la Promesa de Dios, combatiendo contra todo desaliento que roba la 

esperanza y orientado sus deseos y pequeñas esperanzas hacia la gran esperanza 

que nace de la Pascua de Jesús
263

. La fe, que se «actúa por el amor» (Gál 5,6), 

permitirá a los futuros presbíteros avanzar por «el camino más excelente» del 

amor (cf. 1 Cor 12,31-13,13), forma y vínculo de perfección de todas las 

virtudes, experimentando primero en carne propia ser redimidos por el amor 

incondicional de Dios en Cristo para después poder amar a los hermanos como 

el buen Pastor
264

. Y, ya que sólo hay caridad en la verdad, aprenderán a 

defender la verdad, proponerla con humildad y convicción, y testimoniarla en la 

vida como formas insustituibles de amor
265

. 

 

189. La formación espiritual del Seminario tiene la finalidad específica de iniciar y 

capacitar al seminarista para vivir la espiritualidad propia del presbítero 

diocesano. El cultivo de esta espiritualidad garantiza la coherencia y la unidad 

en la formación sacerdotal. Dicha espiritualidad supone y desarrolla la 

espiritualidad «común» a todos los fieles cristianos derivada de los 

sacramentos de la iniciación pero, a su vez, tiene unos rasgos específicos: nace 

                                                             
259 RFIS 101. 
260

 Cf. Is 7,9; Mt 7,24-27. La fe es vivir desde la gozosa y firme certeza de que Dios guía a la Iglesia, 

nos es cercano, está a nuestro lado y nos envuelve con su amor. Cf. Benedicto XVI, Audiencia 

general (27 de febrero de 2013).  
261 Cf. Rom 16,26; DV 5. 
262 Cf. Hch 15,9; LF 1; 18; 45.  
263 Cf. SpS 3; 27; 30-35; 39; EG 86.  
264 Cf. DCE; SpS 26-27. 
265

 Cf. CiV 1.  



72 
 

del sacramento del orden; la caridad pastoral como participación sacramental en 

el amor de Cristo Buen Pastor es su principio unificador; realiza la santificación 

en el ejercicio del ministerio; vive la existencia sacerdotal desde el radicalismo 

de los consejos evangélicos en la forma propia de la apostolicidad; la 

«diocesaneidad» como vinculación y consagración a una Iglesia particular 

dentro de la fraternidad del presbiterio bajo la autoridad paternal del Obispo es 

su manera singular de vivir la comunión; acentúa la secularidad para ser 

mediación y puente de la salvación de Dios en el corazón del mundo
266

. Ante 

las distintas espiritualidades que existen en la Iglesia, el seminarista habrá de 

cultivar esta que le es propia, pudiendo incorporar otros elementos que, 

efectivamente, supongan un enriquecimiento personal en su formación como 

presbítero diocesano. Es responsabilidad del Seminario discernir y dar cohesión 

en el proceso formativo a las aportaciones que puedan provenir desde otro tipo 

de espiritualidades
267

.  

 

190.  «La formación espiritual ha de darse de forma que los seminaristas 

aprendan a vivir en trato familiar y asiduo con el Padre por su Hijo Jesucristo 

en el Espíritu»
268

. Vivir la comunión trinitaria en el Seminario significa 

reconocer el amor del Padre, fuente y origen de todo bien, viviendo con 

gratitud y gratuidad ante Él, iluminando todas las decisiones con su Voluntad y 

afrontando los momentos de dificultad con la confianza de que el Padre nunca 

abandona a sus hijos. El futuro pastor ha de conocer por experiencia el misterio 

de Cristo, Hijo de Dios, Cabeza de la Iglesia y Salvador de los hombres, 

viviendo en el encuentro con Él la novedad radical del cristianismo que 

transforma y da sentido a la vida
269

, creciendo en la intimidad de su amistad
270

 y 

haciendo del misterio Pascual el paradigma de su vocación apostólica
271

. La 

formación del Seminario tiene que fomentar la apertura al Espíritu, maestro 

interior y principal protagonista de la vida espiritual, la obediencia a sus 

llamadas y la docilidad a su acción, para poder discernir e interpretar 

adecuadamente los signos de Dios en la propia vida y en los acontecimientos 

del mundo. Ungido por el Espíritu, el futuro presbítero, está llamado a ungir 

con este Espíritu al santo Pueblo fiel de Dios
272

. 

  

191. El amor al misterio de la Iglesia ha de informar toda la vida espiritual del 

seminarista, pues «en la medida en que uno ama a la Iglesia de Cristo, posee el 

Espíritu Santo»
273

. La formación espiritual debe procurar que los seminaristas, 

como futuros pastores, se preparen ya para «estar unidos con caridad humilde y 

filial al Romano Pontífice, sucesor de Pedro, se adhieran al propio Obispo 

                                                             
266 Cf. PDV 19-33. Y lo dicho sobre la espiritualidad presbiteral en el cap. III.1 de este Plan. 
267

 Cf. PDV 68.  
268 OT 8.  
269 Cf. DCE 1; Francisco, Ángelus (15 de enero de 2018); Pablo VI, Homilía en Manila (29 de 

noviembre de 1970). 
270 Cf. Jn 15,12-17; Benedicto XVI, Homilía en la santa Misa crismal (13 de abril de 2006).  
271 Cf. Mc 10,38-45; 2 Cor 4,7-15; 6,3-10; 11,23-33; 1 Cor 4,9-13;  
272 Francisco, Homilía en la santa Misa crismal (17 de abril de 2014).  
273

 S. Agustín, In Ioannem tract. 32,8 (PL 35,1646).  



73 
 

como fieles cooperadores, y trabajen juntamente con sus hermanos»
274

. 

Cultivarán así la «diocesaneidad» como experiencia de íntima pertenencia a 

una Iglesia particular con un vivo sentido de la sinodalidad en relación con el 

Obispo, con el presbiterio y con el resto del Pueblo santo de Dios
275

, asimilando 

los rasgos propios de una espiritualidad de comunión
276

. La comunidad del 

Seminario favorecerá esta experiencia de Iglesia dando testimonio de la unidad 

que atrae a todos los hombres a Cristo
277

. El futuro presbítero aprenderá así a 

ser «hombre de Iglesia»
278

, capaz de gozar y sufrir con ella y por ella, pero 

alejado de toda forma de clericalismo. 

 

192. La formación espiritual se ordena no sólo a vivir más íntimamente unidos a 

Cristo en el misterio de la Iglesia sino también a buscarlo y encontrarlo en el 

futuro ejercicio del ministerio de la Palabra, del culto y de la caridad 

pastoral
279

. Por eso, los seminaristas han de hacer de la Palabra de Dios 

alimento de su vida espiritual
280

, pues de ella serán constituidos mensajeros y 

servidores, de manera que aprendan a convertir en fe viva lo que escuchan, a 

enseñar lo que han creído y a vivir conforme a lo enseñado
281

. La formación 

espiritual implica a su vez el cultivo de una auténtica espiritualidad litúrgica 

nutrida en la celebración participada, plena y consciente en la liturgia y los 

sacramentos, especialmente en la eucaristía, para que, considerando lo que 

realizan e imitando lo que conmemoran, puedan ir conformando su vida con los 

misterios que están llamados a dispensar fielmente
282

. La formación espiritual 

comporta finalmente buscar a Cristo en los hombres. El sacerdote es el «hombre 

de la caridad» y ha de dejarse educar continuamente por el Espíritu del amor. 

En este sentido la preparación al sacerdocio tiene que incluir «una seria 

formación de la caridad», en particular, del amor preferencial por los pobres y 

sufrientes, en los que por la fe se puede descubrir la presencia de Jesús (cf. Mt 

25,40), y del amor misericordioso por los pecadores
283

, superando las 

«ideologías que mutilan el corazón del Evangelio» para reconocer en este amor 

comprometido el culto que más agrada al Padre y un criterio certero de 

discernimiento sobre la calidad de la propia vida espiritual
284

. 

 

193. Objeto de la formación espiritual es también la educación en la vivencia de 

los consejos evangélicos a través de los cuales los futuros presbíteros se irán 

                                                             
274 CIC 245,2. 
275 Cf. Francisco, Discurso en la conmemoración del 50 Aniversario de la institución del Sínodo de 

los Obispos (17 de octubre de 2015); Incontro con i sacerdoti, religiosi, seminaristi del Seminario 

regionale e diaconi permanenti nella cattedrale di san Pietro a Bologna (1 de octubre de 2017); 

Incontro con gli Studenti dei Collegi ecclesiastici Romani (16 de marzo de 2018); CTI, La 

sinodalidad en la vida y misión de la Iglesia (2 de marzo de 2018) 77-84.  
276 Cf. NMI 43-45. 
277

 Cf. Jn 17,21; 12,28; OT 9; LG 1.  
278 Orígenes, In Lucam Hom. 2 y 16 (ed. Rauer, 14 y 109). 
279 Cf. PO 13; OT 8; PDV 46-49. 
280 Cf. S. Ambrosio de Milán, Exp. Psal. 7,7 (PL 15, 1350); Ez 2,8-3,3; Ap 10,1-11.  
281 Cf. PR 210. 
282 Cf. PDV 48; PR 150; 1 Cor 4,1. 
283 Cf. PDV 49. 
284

 Cf. Is 58,1-14; 1,10-20; Sal 50 (49); Mt 5,23-24; GeE 95-109.  



74 
 

configurando existencialmente con Cristo «como expresión de su amor pastoral 

por los hermanos»
285

. Por el sacramento del orden los seminaristas no solo van 

a recibir una consagración sino también una misión de parte de Dios que es 

eclesial y personal a la vez, en consecuencia han de cultivar una «verdadera y 

madura obediencia» como entrega de la propia libertad a la búsqueda y 

cumplimiento constantes de la voluntad del Padre, a imitación de Cristo
286

, 

mediada concretamente por la autoridad jerárquica de la Iglesia, vinculada a la 

comunidad fraternal del presbiterio y exigida por el servicio al Pueblo de 

Dios
287

. Vivida con espíritu de fe y docilidad de corazón superará toda forma de 

individualismo, pero también de sumisión o pura observancia exterior, 

convirtiéndose en un verdadero camino de libertad y preparando al futuro pastor 

para un ejercicio prudente de la autoridad como servicio
288

.  

 

194. El celibato apostólico es el modo propio de vivir la virtud de la castidad en el 

ministerio ordenado como un camino de plenitud del amor. Por ello, es 

necesario que la formación espiritual prepare al futuro sacerdote «para conocer, 

estimar, amar y vivir el celibato en su verdadera naturaleza y en su verdadera 

finalidad, y por tanto, en sus motivaciones evangélicas, espirituales y 

pastorales»
289

, tal como han sido expuestas en los recientes documentos 

magisteriales
290

. El celibato apostólico tiene una íntima relación con el 

ministerio sacerdotal. La formación espiritual ha de ayudar a reconocer y 

aceptar el celibato ante todo como «un don de la misericordia divina» que, por 

ello, debe pedirse humilde e insistentemente y que se acrecienta con la gracia 

liberadora del Espíritu
291

. Asimismo, requiere ejercitarse en la virtud de la 

castidad, fundamento de una vida auténticamente célibe
292

, ayuda al pastor a 

vivir la afectividad y sexualidad en la lógica del don
293

, y se sirve de todos los 

medios sobrenaturales y normas ascéticas aprobados por la Iglesia
294

. Para que 

los seminaristas puedan hacer una opción libre, serenamente meditada y 

generosa por el celibato consagrado compete al Seminario informarles con 

claridad y de forma positiva sobre la donación y renuncias que comporta, así 

como ayudarles a valorar su complementariedad con el estado matrimonial en la 

vida de la Iglesia
295

. 

 

195. La formación espiritual debe cultivar en los seminaristas el espíritu de 

pobreza evangélica, expresión de quien ha encontrado en Cristo el tesoro más 

valioso (cf. Mt 13,44) y el lote de su heredad (cf. Sal 16 [15],5)
296

. Prepararse 

para vivir libre y gozosamente la pobreza apostólica implica: aprender a 

                                                             
285 PDV 30,g. 
286 Cf. Jn 4,34; 5,30; 6,38-40; Mt 26,39; Heb 10,5-10. 
287 Cf. PDV 28. 
288 Cf. RFIS 109; PO 15.  
289

 PDV 50,a. 
290 Cf. PDV 50,e; PO 16; OT 10; SaC; OECS; PDV 29; 50; RFIS 110.  
291 Cf. Mt 19,11; 1 Cor 7,7; OT 10; PO 16,c; PDV 50,b; RFIS 110b; OECS 16; 58.  
292 Cf. PDV 50,a. 
293 Cf. RFIS 110,a. 
294 Cf. PO 16,c; PDV 29,e.  
295 Cf. RFIS 110,c. 
296

 Cf. Núm 18,20; PO 17,b. 



75 
 

reconocerse pobres; asemejarse a Cristo que, «siendo rico, se hizo pobre por 

vosotros para enriqueceros con su pobreza» (2 Cor 8,9); asumir el «estilo de 

los Apóstoles enviados por Cristo a confiar en la Providencia ‘sin llevar nada 

para el viaje’ (Mc 6,8-9)», dando gratis lo recibido gratis (cf. Mt 10,8); crecer 

en el agradecimiento y en la justa relación con los bienes de este mundo, 

administrándolos y usándolos rectamente, desde aquella libertad interior que 

permite una mayor disponibilidad a la misión; cuidar a nivel personal y 

comunitario un estilo de vida sencillo y austero, renunciando a lo superfluo y 

potenciando «un cierto uso común de los bienes» a ejemplo de la comunidad 

apostólica
297

; llevar en el corazón a los más pobres y necesitados sabiendo 

compartir con ellos. De este modo, en el futuro, podrán administrar 

responsablemente los bienes que se les confíen, evitar toda codicia o interés 

personal en el ejercicio del ministerio, ser promotores creíbles y coherentes de 

una verdadera justicia social, ser signo profético ante el predominio de los 

valores económicos y oír la voz de Dios en la vida cotidiana
298

. 

  

196. La Virgen María ha de ocupar en la vida espiritual del futuro presbítero la 

importancia que reclama nuestra fe
299

. Para ello ha de cultivar una auténtica y 

filial devoción a la Virgen María, así como profundizar en la dimensión 

mariana de su espiritualidad
300

. María, Madre del sumo y eterno Sacerdote 

es, de modo particular, madre y modelo de los sacerdotes de su Hijo a quienes 

Él desde la cruz se los confió en la persona del discípulo amado y que, por ello, 

deben recibirla «como algo propio» (cf. Jn 19,25-27). «Cada aspecto de la 

formación sacerdotal puede referirse a María como la persona humana que 

mejor que nadie ha correspondido a la vocación de Dios; que se ha hecho 

sierva y discípula de la Palabra, hasta concebir en su corazón y en su carne al 

Verbo hecho hombre para darlo a la humanidad»
301

 por la fuerza del Espíritu, 

análogamente a la misión y existencia sacerdotal. 

 

197. A ejemplo de Dios Padre que «tanto amó al mundo que entregó a su 

Unigénito…para que el mundo se salve por él» (Jn 3,16-17), los futuros 

presbíteros, como sacerdotes seculares, han de cultivar en su espiritualidad un 

profundo amor al mundo y a la sociedad concreta a los que tendrán que servir, 

interesándose por conocer mejor sus problemas y anhelos, respetando «la justa 

autonomía de las realidades creadas»
302

 y esforzándose por transformarlas 

según el Reino de Cristo
303

, dóciles al «Espíritu del Señor que llena la tierra» 

(Sab 1,7). Conscientes de que su consagración a Dios no significa separación 

del mundo sino servicio a la salvación de los hombres, les ofrecerán una vida 

distinta a la mundana pero cercanos a ellos, testigos del Misterio en el corazón 

de la historia, aprendiendo a vivir en ese delicado equilibrio de estar en el 

                                                             
297 Cf. PO 17,d; Hch 2,42-47; 4,32-37. 
298 Cf. RFIS 111; PO 17; PDV 30; EG 198; GeE 67-70.  
299 Cf. LG 53;61; 63; 65; OT 8; VMFE; PDV 45; RFIS 112.  
300 Cf. RMa 45.  
301 PDV 82; cf. RFIS 112.  
302 GS 36. 
303

 Cf. GS 37-39; 40; 43; 45. 



76 
 

mundo sin ser del mundo que sólo el Espíritu de Jesús hace posible
304

. De este 

modo crecerán en la virtud de la cercanía apostólica, clave de la misericordia y 

de la verdad, que permite al presbítero «hacer presente a Jesús en la vida de la 

humanidad»
305

. 

 

198. En la tarea formativa es importante cuidar el desarrollo progresivo de algunas 

virtudes específicas ligadas a la espiritualidad del presbítero diocesano, 

conforme al espíritu de las bienaventuranzas: «la fidelidad, la coherencia, la 

sabiduría, la acogida de todos, la afabilidad, la firmeza doctrinal en las cosas 

esenciales, la libertad sobre los puntos de vista subjetivos, el desprendimiento 

personal, la paciencia, el gusto por el esfuerzo diario, la confianza en la acción 

escondida de la gracia, que se manifiesta en los sencillos y en los pobres’; 

además, para llegar a ser verdaderamente un Pastor según el Corazón de 

Jesús, el sacerdote ‘consciente de la misericordia inmerecida de Dios en la 

propia vida y en la vida de sus hermanos, ha de cultivar las virtudes de la 

humildad y la misericordia para con todo el pueblo de Dios, especialmente 

respecto de las personas que se sienten extrañas a la Iglesia’»
306

; la capacidad 

de sufrimiento para soportar con esperanza las dificultades de la vida y del 

propio ministerio pastoral identificándose con Cristo crucificado, y siempre la 

alegría interior y misionera que nace del Evangelio y de la que el presbítero es 

humilde servidor (cf. 2 Cor 1,24)
307

. 

 

b) Medios para la formación espiritual 

 

199. La vida litúrgica es el lugar privilegiado en el que se nutre y se desarrolla la 

formación espiritual, ya que constituye «una inserción vital en el misterio 

Pascual de Jesucristo muerto y resucitado, presente y operante en los 

sacramentos de la Iglesia»
308

. La formación litúrgica en el seminario, fundada 

en el estudio de la liturgia y cuidando con esmero la celebración cotidiana, 

introduce por experiencia a los seminaristas en la comunión con Dios. Es 

fundamento de la vida espiritual, educa al sentido del Misterio y ofrece un 

medio de preparación práctica para el ministerio del culto y de la 

santificación
309

. Una correcta formación litúrgica busca además que esta 

comunión con Dios, recibida como don en la celebración, sea realizada en las 

opciones, actitudes y acciones de la vida cotidiana
310

. 

 

200. «La Palabra de Dios es la referencia continua de la vida discipular y de la 

configuración espiritual con Cristo buen Pastor»
311

. Por ello, los seminaristas 

han de ser introducidos gradualmente en el conocimiento y la familiaridad con 

la Palabra de Dios, mediante la participación de la mesa de la Palabra en la 

                                                             
304

 PO 3. 
305 Francisco, Homilía en la santa Misa Crismal (29 de marzo de 2018). 
306 RFIS 115 citando PDV 26 y DMVP 46.  
307 Cf. Francisco, Homilía en la santa Misa Crismal  (17 de abril de 2014); EG 1-13;  GeE 122-128. 
308 PDV 48,a.  
309 Cf. IFLS 2; 7; 9; 17; OT 4; SCar 64-65.  
310 Cf. MR, Oración colecta del Viernes de la Octava de Pascua; PDV 48,a. 
311

 RFIS 103. 



77 
 

celebración litúrgica
312

 y mediante la lectura asidua, el estudio serio y la 

meditación orante de las Sagradas Escrituras
313

, sobre todo con el método de la 

lectio divina
314

. Una relación cotidiana y profunda con el Señor a través de su 

Palabra favorecerá en los futuros presbíteros el itinerario de conversión, 

alimentará su vocación y les dará un nuevo criterio de discernimiento y 

apreciación de todo a la luz de la fe como respuesta a esa Palabra
315

. Escuchada 

y acogida primero en lo profundo del corazón podrá hacerse, en el ministerio, 

predicación ardiente
316

  por la cual Dios pueda continuar su conversación 

amorosa con los hombres en el seno maternal de la Iglesia
317

. Una ayuda 

importante es la homilía en la Eucaristía diaria del seminario.  

 

201. La Eucaristía, fuente y culmen de la vida cristiana personal y eclesial y 

singularmente de la vida del presbítero
318

, ha de constituir, por su celebración 

diaria y participación plena, el alimento básico de la vida espiritual del 

seminarista y el momento central de su jornada, «que encuentra su continuidad 

natural en la adoración»
319

 y en otras formas de devoción eucarística. Quienes 

están llamados a representar a Cristo en la celebración de la Eucaristía deberán 

asimilar las actitudes que fomenta este sacramento para dar una «forma 

eucarística» a su vida: la gratitud, la donación de sí mismo, la caridad y el 

deseo de contemplación y adoración a Cristo
320

. La santa Misa vivida «con 

atención y fe es formativa en el sentido más profundo de la palabra, pues 

promueve la configuración con Cristo y consolida al sacerdote en su 

vocación»
321

. 

 

202. El Seminario promoverá y facilitará la recepción frecuente del sacramento de 

la penitencia, unida a la práctica del cotidiano examen de conciencia, medios 

privilegiados para experimentar ante todo la alegría de sentirse amado y 

perdonado por el Señor
322

 y la gracia de la reconciliación con Dios y con los 

hermanos, para reconocer con humildad y serenidad las propias fragilidades y 

pecados a la luz de la misericordia del Padre, para formar la conciencia y para 

cultivar la virtud de la penitencia como respuesta agradecida al don recibido. 

«De aquí provienen el significado de la ascesis y de la disciplina interior, el 

espíritu de sacrificio y de renuncia, la aceptación de la fatiga y de la cruz»
323

, 

elementos de la espiritualidad sacerdotal que es necesario inculcar en los 

seminaristas influidos por la atmósfera cómoda y hedonista actual. El presbítero 

                                                             
312 Cf. DV 21. 
313 Cf. OT 4; 16; CIC 252,2.  
314 Cf. PDV 47; VD 86-87; EG 152-153. 
315 Cf. PDV 47,a; VD 82. 
316 Cf. Orígenes, Homilia in Lucam, XXXII,2 (PG 13,1884); S. Agustín, Sermo 179,1 (PL 38,966); 

PDV 26. 
317

 Cf. EG 135-144; DV 21. 
318 Cf. SC 11; LG 11; PO 5; 14.  
319 RFIS 104; SCar 66-68. 
320 Cf. PDV 48,c.  
321 SCar 80.  
322 Cf. RFIS 106.  
323 PDV 47, d. El cultivo de una vida ascética como «meditado y asiduo ejercicio de aquellas virtudes 

que hacen de un hombre un sacerdote» (SaC 70; cf. PO 16).  



78 
 

apóstol debe vivir desde la conciencia gozosa de que él es, ante todo, un 

pecador perdonado y por eso no puede ser un buen confesor si no es un buen 

penitente
324

.  

 

203.  Durante el proceso formativo el seminarista irá configurando su vida 

espiritual al ritmo del año litúrgico que ofrece «la pedagogía mistagógica de la 

Iglesia» como camino hacia la comunión espiritual con Cristo celebrado y 

vivido en sus misterios
325

, realizados singularmente en la bienaventurada 

Virgen María y en los santos
326

. Por eso, se han de cuidar los tiempos litúrgicos 

y las solemnidades o fiestas del Señor, así como las conmemoraciones de la 

Virgen o de los santos según la importancia que corresponde a cada uno en la 

economía de la salvación
327

. Se ha de tener muy presente que «el domingo es el 

fundamento y el núcleo de todo el año litúrgico»
328

, de forma que, siempre que 

sea posible, se celebre en el Seminario con el carácter festivo y solemne que le 

es propio, santificándolo como día del Señor resucitado y de la Iglesia, del 

«descanso contemplativo», de la «sanación de las relaciones del hombre 

consigo mismo, con los demás, con Dios y con el mundo»
329

. 

 

204. La alabanza y acción de gracias de la Eucaristía se prolonga a toda la jornada 

mediante el rezo del Oficio divino a través del cual el presbítero ejerce también 

su ministerio de santificación
330

. Por ello, los seminaristas se iniciarán 

gradualmente en el conocimiento y la celebración de la Liturgia de las Horas 

como forma singular de «estar con el Señor» alabándole
331

 y de amor pastoral 

por los hombres orando por la humanidad entera en nombre de la Iglesia
332

. Por 

ello, en el Seminario deben celebrarse comunitariamente las horas principales 

del Oficio. En cuanto celebración pública de la Iglesia, la Liturgia de las Horas 

será para los futuros presbíteros manantial de piedad y «escuela de oración»
333

 

a la vez que aliento para su acción pastoral y misionera
334

. 

 

205. «El centro de la formación espiritual es la unión personal con Cristo, que 

nace y se alimenta, de modo particular, en la oración silenciosa y 

prolongada»
335

. La oración personal es una oportunidad eminente de 

discernimiento vocacional y el alma de todo apostolado. Es necesario que todo 

seminarista sea iniciado en el camino de la oración, personal y comunitaria, 

                                                             
324 Cf. Francisco, Discurso a los participantes en el XXVIII Curso sobre el fuero interno organizado 

por la Penitenciaría Apostólica (17 de marzo de 2017); cf. Is 6,1-8; Lc 5,1-11; 1 Tim 1,12-17.  
325 Cf. IFLS 32; RFIS 102.  
326 Cf. SC 102-104. 
327 Cf. SC 107-111. 
328 SC 106. 
329 Cf. LS 237; Cf. DD. 
330

 Cf. PO 5. 
331 Benedicto XVI, Homilía en la celebración de las Vísperas marianas con religiosos y seminaristas 

de Baviera en la Basílica de Santa Ana (11 de septiembre de 2006). 
332 Cf. 2 Mac 15,14; Liturgia de las Horas, Responsorio breve de Vísperas del Oficio de Pastores: 
«Este es el que ama a sus hermanos, el que ora mucho por su pueblo».  
333 Cf. RFIS 105; PDV 26; IFLS 31.  
334 Cf. OGLH 28.  
335

 RFIS 102. 



79 
 

nutrida en las fuentes de la Palabra de Dios, la liturgia, las virtudes teologales y 

los acontecimientos de la vida, en sus diversas formas, expresiones y métodos 

según la tradición de la Iglesia
336

, dedicándole diariamente un tiempo –que debe 

favorecerse en el horario comunitario– para así adquirir el hábito de la oración y 

poder ser en su día maestro de oración
337

. Ha de educarse especialmente en el 

significado humano profundo y en el valor religioso del silencio como 

atmósfera propicia no sólo para el estudio y el descanso sino también para el 

diálogo íntimo con Dios y el encuentro sincero con uno mismo
338

. A todo ello 

contribuirán singularmente los ejercicios espirituales anuales y los retiros 

periódicos (mensuales) durante el año como tiempos de profunda revisión en el 

encuentro prolongado y orante con el Señor
339

. También ayudará al futuro 

pastor haber conocido ya desde seminarista algún Monasterio o Casa de 

espiritualidad, a donde pueda acudir, ya como presbítero diocesano, en algunas 

ocasiones para renovarse en su vida espiritual. 

  

206. La dirección espiritual se vuelve aquí «un instrumento privilegiado para el 

crecimiento integral de la persona»
340

. Con conocimiento del Rector, cada 

seminarista elegirá libremente un director espiritual entre los sacerdotes 

designados por el Obispo
341

. Las entrevistas con el director espiritual deben ser 

periódicas, sistemáticas y bien preparadas. En la dirección espiritual el 

seminarista ha de abrir libremente su espíritu con total transparencia, confianza 

y docilidad como signo de la claridad en sus relaciones con Dios y de su actitud 

de plena disponibilidad a la Iglesia. El director espiritual, por su parte, abordará 

con el seminarista todos los aspectos de la formación espiritual señalados más 

arriba pero también todas las dimensiones de su persona y de su formación 

desde el núcleo más profundo que las motiva, ayudándole así a formar su 

conciencia, ir moldeando con plena libertad su corazón, deseos, actitudes y 

actos en respuesta a la llamada recibida, para finalmente discernir su vocación. 

Quedando libre el seminarista para acudir a cualquier confesor, «es deseable 

que, para una formación integral, el director espiritual pueda ser también el 

confesor habitual»
342

. La experiencia confirma que una buena dirección 

espiritual en la vida del seminario es determinante para la eficacia del proceso 

formativo, sentando las bases para su cultivo en la formación permanente. 

  

207.  La espiritualidad mariana en la formación puede ser cultivada mediante la 

celebración de las memorias litúrgicas de la Virgen María y mediante otras 

prácticas de piedad especialmente recomendadas por la Iglesia como el rezo del 

Ángelus o del santo Rosario
343

. El cuidado de la devoción a san José, esposo de 

María y custodio del Redentor, puede ayudar a los seminaristas con su 

                                                             
336 Cf. CCE, IV Parte («La oración en la vida cristiana»). 
337

 Cf. OT 8; PDV 47,e. 
338 Cf. OT 11; PDV 47,f. 
339 Cf. RFIS 108.  
340 RFIS 107,a. 
341 Cf. CIC 239,2; 246,4. Lo dicho sobre el director espiritual como agente de la formación en el n. 

415 de este Plan.  
342 RFIS 107, b. 
343

 Cf. RFIS 112,a.  



80 
 

patrocinio a prepararse para ejercer la paternidad en su ministerio futuro como 

custodios de los divinos misterios, imitando las virtudes que brillan en el santo 

Patriarca, tales como su servicio discreto, humilde, silencioso y fiel a la persona 

y misión del Salvador
344

. Es conveniente que en los Seminarios se conozcan y 

veneren a los santos y santas, especialmente a los santos pastores de la Iglesia 

universal y a los de las respectivas diócesis que son modelos de vida y 

ministerio pastoral, algunos hasta el derramamiento de su sangre en el 

martirio
345

. 

 

208. Otro medio importante es el estudio de la teología espiritual y de las 

distintas corrientes, escuelas y maestros de espiritualidad en la historia de la 

Iglesia y en el momento actual. Un lugar singular ha de ocupar el conocimiento 

y la meditación de las obras de los santos Padres de la Iglesia que realizaron 

como pastores una admirable síntesis entre teología, ministerio y vida 

espiritual
346

. La lectura espiritual de las grandes obras de algunos de estos 

maestros, de biografías sobre pastores santos y de una bibliografía selecta sobre 

la espiritualidad del presbítero diocesano
347

 ha de ser fomentada en el 

Seminario mediante un conveniente itinerario pedagógico en consonancia con 

los objetivos de cada etapa de la formación. En este sentido merece una 

mención especial la figura y obra de San Juan de Ávila, patrón del clero 

secular español y recientemente declarado doctor de la Iglesia, ya que 

representa «un eslabón imprescindible en el proceso histórico de 

sistematización de la doctrina sobre el sacerdocio. A lo largo de los siglos sus 

escritos han sido fuente de inspiración para la espiritualidad sacerdotal y se le 

puede considerar como el promotor del movimiento místico entre los 

presbíteros seculares»
348

. 

 

209. Para que el seminarista pueda descubrir cómo la práctica pastoral es fuente de 

espiritualidad, se ha de cuidar, programar y evaluar cuidadosamente la actividad 

pastoral en relación con la vida espiritual del futuro pastor. Esta, junto con los 

problemas más acuciantes del momento presente, de los pobres y de los más 

alejados de la fe, han de ser temas de permanente comunicación, discernimiento 

y oración en la vida del Seminario, de manera que el seminarista viva el 

                                                             
344 Cf. RC 1; 8; Francisco, Homilía en la inauguración de su Pontificado (19 de marzo de 2013); 
RFIS  112,b.  
345 Cf. MR, Prefacio de los Santos I y II y de los santos Pastores; CI Asamblea Plenaria de la CEE, 

Los mártires del siglo XX en España, firmes y valientes testigos de la fe. Mensaje con motivo de la 

Beatificación del Año de la fe (19 de abril de 2013).  
346 Cf. RFIS 113; IEPI 44: «(en ellos) el sentido de la novedad de la vida cristiana se unía a la certeza 

de la fe. De esta unión surgía en las comunidades cristianas de aquel tiempo una ‘vitalidad 

explosiva’, un fervor misionero, un clima de amor que inspiraba a las almas al heroísmo de la vida 

diaria personal y social».  
347 Cf. Comisión Episcopal del Clero, Espiritualidad del Presbítero diocesano secular. Simposio, 

Madrid 1987; Espiritualidad sacerdotal. Congreso, Madrid 1989; La formación permanente de los 

sacerdotes. Simposio, Madrid 1993.  
348 Benedicto XVI, Carta apostólica para la proclamación de San Juan de Ávila como Doctor de la 

Iglesia universal (7 de octubre de 2012) 6; Cf. IC Asamblea Plenaria de la CEE, San Juan de Ávila, 

un doctor para la nueva evangelización. Breve instrucción con motivo de la declaración de su 

doctorado (26 de abril de 2012).  



81 
 

discernimiento pastoral también como «un profundo estilo espiritual»
349

 y se 

inicie en la oración apostólica.  

 

c) Formación espiritual en comunidad con impulso misionero 

 

210. La comunidad del Seminario, con un estilo de vida evangélico, es el ámbito 

donde los futuros presbíteros ejercitan y desarrollan su vida espiritual, hasta 

forjar un corazón de pastor. En la vida comunitaria se contrasta y prueba, como 

en un crisol, el desarrollo de las virtudes teologales y de las otras virtudes 

importantes para el crecimiento espiritual. Las relaciones comunitarias, vividas 

con espíritu de fe y animadas por una verdadera caridad, educan en la 

espiritualidad de comunión, iniciando especialmente a la vivencia de la futura 

fraternidad sacerdotal en sus variadas formas, acogiendo al otro como un don, 

compañero y estímulo en la propia formación,  poniendo al servicio de los 

hermanos los dones recibidos y dejándose enriquecer por los de ellos, 

favoreciendo la amistad espiritual, ejercitando la humildad como condición 

indispensable tanto para hacer como para recibir la corrección fraterna. La vida 

en común sobria y austera capacita para acercarse a los más necesitados de 

nuestro mundo dando el tono de la pobreza sacerdotal. La verdadera caridad 

fraterna es estímulo para la vivencia del celibato. La búsqueda y apertura 

comunitaria a la voluntad del Padre orienta y da sentido a la obediencia 

apostólica. 

 

211. La eucaristía comunitaria, la celebración cuidadosa de la Liturgia de las 

Horas, la práctica comunitaria de la lectio divina, de la revisión de vida y 

cualquier otra forma de oración comunitaria conforme a los métodos 

reconocidos por la Iglesia permiten a los seminaristas percibir la dimensión 

comunitaria-eclesial de toda oración y espiritualidad cristiana, sirven para 

comunicar, acrecentar y enriquecer la fe y la vocación personal y aumentan los 

vínculos fraternos. Por eso, es conveniente que los seminaristas aprendan a 

comunicar su interioridad, compartiendo con los demás los frutos de la vida 

espiritual en esos momentos de oración o en otros de colatio para evitar así 

experiencias individualistas o deformadas de espiritualidad.  

 

212. La vida espiritual tiene también un importante componente misionero. El 

candidato al sacerdocio ha de experimentar en primera persona la llamada a ser 

discípulo misionero, pues él tendrá como misión despertar en todo el pueblo de 

Dios dicha conciencia
350

. La finalidad de la vocación apostólica implica el 

doble dinamismo de «estar con» Jesús y «ser enviado» con su autoridad a 

predicar y sanar (cf. Mc 3,13-15), así como las misiones del Hijo y del Espíritu 

en la economía de la salvación son la expresión de su proceder y estar 

eternamente con el Padre. Por eso, el encuentro con el Padre en la oración y en 

toda la vida espiritual libera siempre para la misión, siguiendo el ejemplo de 

                                                             
349 Cf. RFIS 120; 43,b. 
350 Cf. EG 119. El seminarista debe tener conciencia de que «todos somos llamados a ofrecer a los 

demás el testimonio explícito del amor salvífico del Señor, que más allá de nuestras imperfecciones 

nos ofrece su cercanía, su Palabra, su fuerza, y le da un sentido a nuestra vida» (EG 121).  



82 
 

Cristo (cf. Mc 1,38). De hecho, la disponibilidad para estar “en salida” a la 

misión es un criterio que acredita el grado de madurez en la oración y la vida 

espiritual para el discernimiento vocacional. Quien vive «en» el Espíritu y 

«tras» el Espíritu está en permanente estado de misión y convierte toda 

situación, aun la más negativa, en ocasión de evangelización. 

 

213. En el contexto actual de nuestras Iglesias es importante que los seminaristas 

profundicen en la fuerza evangelizadora de la piedad popular
351

. La 

participación litúrgica no agota toda la vida espiritual
352

. Por eso, el Seminario 

ayudará a conocer, apreciar y promover distintas prácticas devocionales, así 

como algunas formas ligadas a la religiosidad o piedad popular, sobre todo las 

aprobadas por el Magisterio de la Iglesia, como expresión de la sed religiosa 

que hay en todo hombre y del sentido de la fe del santo pueblo fiel de Dios
353

. 

De este modo, adquirirán familiaridad con la «espiritualidad popular» que en 

su futuro ministerio acogerán, discernirán y orientarán según los principios y 

criterios de la Iglesia como una singular ocasión de evangelización
354

.  

 

214. En este sentido, los futuros presbíteros han de ir integrando en su crecimiento 

espiritual las notas de una verdadera espiritualidad misionera, entre otras, el 

encuentro personal con el amor salvador de Jesús, el gusto espiritual de ser 

pueblo, la fe en la acción misteriosa, actual y universal del Resucitado y de su 

Espíritu capaz de cambiarlo todo o la eficacia secreta de la intercesión y del 

agradecimiento que tiene en María su paradigma
355

. Esta espiritualidad hará del 

pastor un «evangelizador con espíritu», abierto sin temor a la acción del 

Espíritu Santo y que, por ello, anuncia la Buena Noticia no como obligación 

pesada o rutina asumida sino con parresía, fervor y pasión contagiosa, fruto de 

una vida transfigurada en la presencia de Dios
356

. 

 

4. La dimensión intelectual 

 

215. La importancia de la dimensión intelectual en la formación de los candidatos 

al presbiterado encuentra su razón última en la naturaleza misma de la 

Revelación de Dios que se ha dado a conocer en la historia salutis cuyo centro 

es el Logos encarnado y glorificado. Así la fe, como respuesta del hombre a la 

revelación de Dios mediante su Logos, busca inteligencia (fides quaerens 

intellectum), al mismo tiempo que la inteligencia humana, que participa del 

Logos creador, está abierta internamente a la fe como su plenitud (intellectus 

quaerens fidem).  

 

216. La razón específica que justifica una esmerada formación intelectual reside 

en la naturaleza del ministerio ordenado, por el cual el futuro pastor está 

                                                             
351 Cf. EG 122-126. 
352 Cf. SC 12-13.  
353 Cf. RFIS 114. 
354 Cf. PO 12-13; DPPL.  
355 Cf. EG 262-288.  
356

 Cf. EG 259-261. 



83 
 

llamado a ser testigo cualificado y «maestro» de la verdad que salva en cuanto 

colaborador del obispo
357

. Por ello el sacerdote ha de estar especialmente 

dispuesto y capacitado para «dar razón de la esperanza» a todo aquel que la 

pidiere, «con delicadeza y con respeto, teniendo buena conciencia» (1 Pe 3,16) 

para que así, dando a conocer la Revelación de Dios, pueda conducir a las 

gentes a la «obediencia de la fe» (Rom 16,26)
358

. 

 

217. Por otro lado, en el contexto actual que vivimos, social y culturalmente se 

hace cada vez más urgente y exigente la formación intelectual para ser capaces 

de responder desde la Revelación divina a los interrogantes más profundos de 

nuestro tiempo
359

. La creciente secularización no sólo conlleva la crisis de la 

práctica religiosa o su expulsión del espacio público sino la reducción de la fe 

en Dios a una opción más, no decisiva para entender el mundo y la existencia 

humana. Cuanto más abundantes son los retos y más complejos los problemas 

planteados en el contexto sociocultural contemporáneo más percibimos que no 

basta la buena voluntad ni la sola piedad para el ministerio pastoral, es 

necesaria también competencia específica y verdadera sabiduría. Ya decían los 

santos Padres, que fueron a su vez eminentes pastores, que el sacerdote «a la 

piedad ha de añadir gran inteligencia»
 
para servir mejor a su pueblo

360
. 

 

218. Es preciso reconocer cierta dificultad para integrar de modo conveniente 

la formación intelectual de los seminaristas con las otras dimensiones 

formativas. Si en ocasiones se ha podido caer en la tentación de reducir la 

formación presbiteral a la dimensión intelectual o, peor aún, limitar esta última 

a la mera superación de cursos académicos con sus correspondientes pruebas, 

no es menos cierto que otras veces se ha reaccionado de modo contrario, 

infravalorando el valor esencial de la dimensión intelectual en la formación del 

presbítero por temor al riesgo del carrerismo, considerándola elitista o 

simplemente una pérdida de tiempo ante las urgencias pastorales. En suma, se 

produce una oposición entre estudio y vida del todo indeseable para el futuro 

ministro ordenado. 

 

219. Los estudios eclesiásticos de los candidatos al presbiterado, sin perder su 

carácter científico, tienden, a preparar pastores para nuestro tiempo y, para 

ello, a que su fe se desarrolle en dos vertientes inseparables: la vivencia 

íntima, contemplación y progresiva incorporación al misterio de Cristo; y la 

proyección apostólica, el testimonio, la acción intraeclesial, la misión 

evangelizadora entre los alejados y no creyentes, y la presencia sacramental en 

el mundo
361

. Así, dimensión intelectual se ve plenamente integrada
362

. Lejos 

de quedar relegada al ámbito de los conocimientos teóricos o a la transmisión 

de nuevas informaciones en las distintas materias, afecta a toda la persona pues 

                                                             
357 Cf. PDV 51,a-b; RFIS 116,c. 
358 Cf. RFIS 116,b. 
359 Cf. Cap. I.1 de este Plan de Formación. 
360 S. Juan Crisóstomo, Diálogo sobre el sacerdocio III,11 (BPa 57,95).  
361 Cf. FTS 17-21. 
362

 Cf. RFIS 117; OT 8; PDV 51,a y c.  



84 
 

trata de conocer amorosamente a Cristo y ha de acompañar a los futuros 

presbíteros «para que se dispongan a una escucha profunda de la Palabra y 

también de la comunidad eclesial, para aprender a escrutar los signos de los 

tiempos»
363

. El estudio serio ofrece fundamentos y claves de comprensión para 

el progreso espiritual, el desarrollo humano y el desempeño pastoral de los 

seminaristas.   

 

a) Objetivos de la formación intelectual 

 

220. Como objetivo principal, «la formación intelectual busca que los 

seminaristas obtengan una sólida competencia en los ámbitos filosófico y 

teológico, y una preparación cultural de carácter general, que les permita 

anunciar el mensaje evangélico de modo creíble y comprensible al hombre de 

hoy, entrar eficazmente en diálogo con el mundo contemporáneo y sostener, 

con la luz de la razón, la verdad de la fe, mostrando su belleza»
364

. Hoy es 

esencial que la fe en Jesucristo, Hijo de Dios, suscitada por la predicación 

apostólica, aparezca como una propuesta de verdad real y salvadora para todo 

hombre, decisiva para entender el mundo, vivir en sociedad y dar sentido a la 

existencia entera abriéndola a la vida eterna. 

 

221. Para obtener una sólida competencia en el ámbito teológico, el Magisterio 

conciliar y posconciliar insiste en promover una formación teológica durante 

el periodo del Seminario con los siguientes rasgos: 

• en correspondencia con la naturaleza propia de la teología, ha de 

provenir de la fe y conducir a la fe
365

; 

• ha de estar penetrada e imbuida por el sentido del Misterio de Dios, 

Misterio «semper maior» del que no podemos hablar adecuadamente, 

domesticándole con nuestra limitada comprensión, pero del que tampoco 

podemos callar
366

 pues estamos llamados a dar testimonio de «lo que 

hemos visto y oído» (Hch 4,20; 1 Jn 1,1-4); 

• debe moverse en una doble dirección: ante todo y sobre todo, a la 

Palabra de Dios, «escrita en el Libro Sagrado, celebrada y transmitida 

en la Tradición viva de la Iglesia e interpretada auténticamente por su 

Magisterio»
367

; pero también al hombre y al mundo histórico concretos a 

quienes se ofrece el Evangelio como palabra de verdad salvadora (cf. Ef 

1,13), familiarizándose con su lenguaje, interpretando sus anhelos, 

respondiendo a sus desafíos
368

, acompañando sus procesos y conflictos; 

• por esa doble dirección y por su constante apertura al Misterio, la 

teología ha de vivir siempre «en la frontera» donde el Evangelio se 

anuncia de forma comprensible y significativa a las personas en sus 

                                                             
363 RFIS 117. 
364 RFIS 116.  
365 Cf. PDV 53,a. 
366 Cf. FR 13-15; San Agustín, Comentario sobre los Salmos, 32-I, 8 (CCL 38,254).  
367 PDV 54,b. 
368

 Cf. RFIS 175; 116,c; GS 44. 



85 
 

necesidades concretas
369

; ha de articular en sus contenidos un saber 

fundamental sobre el Dios vivo y real revelado definitivamente por 

Cristo en el Espíritu, sobre la Iglesia como mediación de su Misterio en 

la historia, sobre el hombre como destinatario de la revelación divina y 

sobre la realidad presente como lugar y tiempo providenciales dados por 

Dios para nuestra salvación. De este modo se favorecerá una adhesión 

más plena al misterio de Cristo, una inserción más profunda en la Iglesia 

como comunidad de fe
370

 y un amor más intenso por el hombre y el 

mundo actuales; 

• ha de mostrar la unidad orgánica de todos estos contenidos según el 

principio de la relación íntima de los misterios entre sí (nexus 

mysteriorum) y de su distinta importancia con respecto al núcleo central 

de la revelación (hierarchia veritatum et virtutum) para ofrecer una 

visión de conjunto, completa y sistemática
371

 y, en este sentido, 

«católica»; 

• ha de ser una teología eminentemente asertiva, objetiva y positiva donde 

la atención a las dimensiones de totalidad y síntesis debe prevalecer 

sobre los temas monográficos o ensayos teológicos, las cuestiones 

disputadas, de moda o de escuela, o las preferencias subjetivas del 

profesor o de los alumnos; 

• ha de ser una teología sapiencial o mística que, poniendo en el centro el 

Misterio salvador de Cristo, es alimento de la propia vida espiritual; 

celebrada en la liturgia
372

, particularmente en el sacramento de la 

eucaristía, y que desemboca por ello en la doxología; teología que es 

comunicada en la predicación y enseñanza de la fe
373

; contribuyendo a 

que el seminarista alcance una íntima unidad de vida pues ofrece la 

sabiduría que «conoce y entiende todas las cosas» (Sab 9,11)
374

; 

• ha de formar un teólogo que sea «una persona capaz de construir en 

torno a sí la humanidad, de transmitir la divina verdad cristiana en una 

dimensión verdaderamente humana y no un intelectual sin talento, un 

eticista sin bondad o un burócrata de lo sagrado»
375

. 

 

222. Una formación teológica así posee rigor científico, aporta riqueza espiritual y 

conlleva un fruto pastoral, favoreciendo la formación integral del seminarista. 

                                                             
369 Cf. Francisco, Discurso a la Comunidad de la Pontificia Universidad Gregoriana y a los miembros 

de los asociados Pontificio Instituto Bíblico y Pontificio Instituto Oriental (10 de abril de 2014); 

Carta al Gran Canciller de la Pontificia U.C.A. en el Centenario de la Facultad de Teología (3 de 

marzo de 2015); Videomensaje al Congreso Internacional de Teología organizado por la Pontificia 

U.C.A. (1-3 de septiembre de 2015).  
370 Si la fe «opera una relación personal del creyente con Jesucristo en la Iglesia» la teología debe 

estar caracterizada por su naturaleza cristológica y eclesial. La teología es una «reflexión madura 

sobre la fe de la Iglesia hecha por el teólogo que es miembro de la Iglesia». PDV 53,c; DVer 11; 40.  
371 Cf. CCE 90; Concilio Vaticano I, Const. dogmatica Dei Filius, cap. IV (DH 3016); LG 25 sobre el 

«nexus mysteriorum»; UR 11 sobre la «jerarquía de verdades»; EG 36-37 (jerarquía de las verdades y 

de las virtudes siguiendo STh I-II, q. 66, a.4-6).  
372 Cf. SC 16. 
373 Cf. GS 62. 
374 Cf. FR 16. 
375

 Francisco, Carta al Gran Canciller de la U.C.A. 



86 
 

Para ser verdaderamente eclesial la teología ha de ser inseparable de la santidad 

del pastor y de su compromiso pastoral. Se trata de «pensar rezando y de rezar 

pensando»
376

, de pensar amando y amar sirviendo.  

  

223. Para adquirir una sólida competencia filosófica se precisa una formación que 

responda a los siguientes objetivos
377

: 

• en cuanto a los contenidos, ha de estar fundamentada en el patrimonio de 

la filosofía perenne y tener en cuenta a su vez la investigación filosófica 

realizada con el progreso del tiempo; 

• enseñar a pensar, adquiriendo una «forma mentis filosófica» mediante el 

hábito de permanecer atento ante la realidad como es, con una mirada 

contemplativa y penetrante, en contacto con los maestros, ejercitando 

tanto la inteligencia analítica como sintética, la reflexión crítica como la 

penetración personal y religiosa, aprendiendo a argumentar y razonar las 

propias posiciones y decisiones y a distinguir y establecer prioridades 

objetivas alejándose del activismo superficial, de la pura opinión o de los 

tópicos dominantes; 

• potenciar el sentido originario de la filosofía como búsqueda de lo 

verdadero para adquirir aquella «certeza de verdad» y veneración 

amorosa por ella sin la cual no es posible la entrega personal total a 

Cristo y a su Iglesia
378

; 

• fortalecer la dimensión sapiencial y metafísica de la filosofía como 

instancia crítica que señala a las distintas ramas del saber su fundamento 

y su límite
379

;   

• cultivar una razón ensanchada y abierta a los amplios horizontes de la 

realidad para favorecer un diálogo entre la teología, la filosofía y las 

diversas ciencias, respetando su recíproca autonomía al tiempo que su 

unidad intrínseca
380

. 

 

224. Una sana formación filosófica capacita a los candidatos al sacerdocio para el 

estudio de la teología, ayudándoles a tomar conciencia de la relación 

constitutiva entre el hombre y la verdad, revelada plenamente en Cristo a 

razonar los contenidos de la fe y a responder dialogalmente a las cuestiones 

planteadas hoy a la misma por la crítica contemporánea o la indiferencia 

religiosa. Completada con el estudio de las distintas ciencias humanas, ayudará 

también a los futuros presbíteros a prolongar la «contemporaneidad» vivida por 

Cristo con los hombres de su tiempo
381

. En definitiva, se trata de educar el 

pensamiento para integrar la realidad en la Revelación divina y esta, 

transformadoramente, en la realidad. 

                                                             
376 Ibíd.  
377

 Cf. DREEF, esp. 1-16. 
378 Cf. PDV 52; FR 6. 
379 Cf. FR 81; 83; Benedicto XVI, Fe, razón y universidad. Recuerdos y reflexiones. Discurso en la 

Universidad de Ratisbona (12 de septiembre de 2006).  
380 Ibíd.; CiV 33; FR 106 propone un «horizonte sapiencial» que armonice los logros científicos y 

tecnológicos con los valores filosóficos y éticos; EG 242-243.  
381 Cf. Pablo VI, Discurso a los participantes en la XXI Semana Bíblica italiana  (25 de septiembre de 

1970) cit. por PDV 52,c.  



87 
 

  

225. La formación intelectual implica a su vez una preparación general sobre la 

cultura humana, universal y local, en sus múltiples expresiones. El cultivo de 

la tierra, la cultura de los hombres y el culto a Dios son solidarios. La cultura 

actual ha de ser lúcidamente auscultada, conocida y amada antes que criticada o 

despreciada, con sus logros admirables en muchos órdenes y sus abismos 

abiertos en otros. Por ello, la formación intelectual, de acuerdo con los 

principios católicos de la inculturación inspirados en la encarnación del Verbo y 

en la antropología cristiana, enseñará cómo el Evangelio penetra vitalmente las 

culturas, asumiéndolas, purificándolas y elevándolas
382

, según esa dinámica de 

la sagrada Tradición como corriente viva en la que los orígenes están siempre 

presentes pero que va incorporando en su caudal la tierra y las culturas que 

riega
383

. Los futuros presbíteros se ejercitarán así en el cultivo de una «original 

apologética» que no sólo defiende la fe frente a sus negaciones o falsificaciones 

sino que propone humilde y sencillamente el Evangelio de siempre en su 

razonabilidad, coherencia y belleza atrayente con el lenguaje, imágenes y 

métodos de la cultura actual
384

, a la altura del tiempo y de la conciencia 

histórica para que sea comprensible y vivible hoy. Lo hace desde la convicción, 

nacida de la fe en el Verbo encarnado resucitado, de que el Reino de Dios ya 

está actuando en el interior del mundo y del dramatismo de la historia, de 

manera que toda situación histórica y expresión cultural puede convertirse, por 

la acción del Espíritu, en ocasión y puerta abierta al Evangelio de Jesucristo
385

.  

 

226.  Los objetivos hasta ahora señalados en la formación intelectual se ordenan a 

que los seminaristas desarrollen un discernimiento crítico sobre la realidad 

social (política, cultural, económica…), religiosa y eclesial en que viven. Dicho 

discernimiento es la «mirada propia del discípulo misionero»
386

, que ha de 

partir de una visión de la realidad no como «un dato mudo» sino como un 

«don» de Dios y un «deber» nuestro que hay que conocer (mediante análisis 

científico riguroso) pero también interpretar y escrutar en su complejidad a la 

luz del Evangelio de Cristo y de la revelación trinitaria de Dios
387

. Este 

discernimiento evangélico permitirá distinguir para unir, identificando lo propio 

y lo ajeno, lo central y lo coyuntural al Evangelio, evitando vivir sólo de una 

información puramente externa, parcial o ideológica sobre el mundo, la fe o la 

Iglesia para ofrecer después al pueblo de Dios un criterio propio, personalizado, 

evangélico y eclesial en el ejercicio del ministerio y acomodado a los 

destinatarios en su complejidad
388

. 

 

227. Insertada en el misterio de Dios y de la propia vocación, la formación 

intelectual supone asimismo una ayuda inmensa para el proceso de madurez 

humana y cristiana del candidato a las sagradas Órdenes. El conocimiento de sí 

                                                             
382 Cf. PDV 55. 
383 Cf. Benedicto XVI, Audiencia general (26 de abril de 2006). 
384 Cf. EG 132. 
385 Cf. EG 279.  
386 Cf. EG 50.  
387 Cf. PDV 10.  
388

 Cf. San Gregorio Magno, Regla Pastoral, III prol. (BPa 22,114-115) y toda la III parte.  



88 
 

mismo crece en proporción directa al conocimiento de Dios
389

. Crecimiento 

humano y maduración intelectual van de la mano. El estudio debería hacer 

comprender la grandeza nunca aprehensible de Dios y de su Bondad, así como 

la pequeñez del hombre, receptáculo de la solicitud y misericordia divinas; 

debería introducir al seminarista en el silencio en el que Dios habla, en el ritmo 

del tiempo y en la paciencia de Dios, en la sabiduría de la Cruz que le instruye 

para poner su esperanza en la Gloria del Resucitado y amar hasta el extremo 

como el propio Cristo. Así entre las virtudes humanas ligadas a la formación 

intelectual se deben potenciar el silencio, el esfuerzo, la disciplina del tiempo, 

la constancia, la paciencia, el amor a la verdad, la honestidad, la sinceridad, el 

rigor científico, el respeto, el diálogo, la flexibilidad interior, la docilidad, la 

humildad.  

 

228. La formación intelectual ha de motivar los estudios de los seminaristas, 

despertando el gusto por la sabiduría de Dios y la inquietud intelectual, 

expresión concreta del cor inquietum deseoso de conocer más a su Señor y de la 

pasión apostólica por darlo a conocer mejor a los hombres, creyentes y no 

creyentes. El encuentro con Cristo y el deseo de seguirle y de ser configurado 

con Él como presbítero impulsan a una vida de oración y de estudio con el fin 

de conocer más al Amado
390

 para mejor conformarse a Él y poder ser en su 

nombre pastor del pueblo de Dios. Así, la dedicación a los estudios eclesiásticos 

forma parte de la consagración del seminarista a la escucha y al seguimiento de 

Cristo. Se trata de abrir la vida y la inteligencia al Misterio de Cristo
391

.  

  

229. Los estudios en el tiempo del Seminario se han de orientar en la perspectiva 

de la formación permanente, transmitiendo los principios y criterios que 

permitan al seminarista desarrollar después el ministerio presbiteral
392

. Esto 

exige proporcionarles métodos e instrumentos de análisis, de reflexión, de 

estudio y de creación de manera que estén dispuestos para una profundización 

constante, en un proceso de aprendizaje que dura toda la vida.  

 

b) Medios para la formación intelectual 

 

230. «El estudio profundo y orgánico de la Filosofía y de la Teología es el 

instrumento más apto para la adquisición de aquella forma mentis que permite 

afrontar las preguntas y los retos que se presentan en el ejercicio del 

ministerio, interpretándolas desde una óptica de fe»
393

. Por ello la importancia 

de una buena organización de los estudios según los objetivos citados de la 

formación intelectual, las normas recientes de la Iglesia en este campo y una 

                                                             
389

 Cf. San Hipólito, Refutación de todas las herejías X,34 (PG 16,3453).  
390 Cf. Benedicto XVI, Discurso en la entrega del Premio Ratzinger en su primera edición (30 de 

junio de 2011).  
391 Cf. OT 14: «En la revisión de los estudios eclesiásticos hay que atender, sobre todo, a coordinar 
adecuadamente las disciplinas filosóficas y teológicas, y que juntas tiendan a descubrir más y más en 

las mentes de los alumnos el misterio de Cristo»; PDV 53.  
392 Cf. PDV 71; SDD; RFIS 56.  
393

 RFIS 118. 



89 
 

actualizada pedagogía docente, como se propone en el apéndice de este Plan de 

Formación. 

 

231. De aquí se deduce que es necesario velar por una organización de los estudios 

eclesiásticos que sea acorde con su carácter sapiencial. En este contexto 

conviene recuperar una teología integral que se fundamente en una sólida 

filosofía, relacione doctrina, santidad y pastoral, sea capaz de ofrecer una visión 

unitaria y orgánica de la historia de la salvación desde el Misterio de Dios hasta 

la escatología, de introducir eclesialmente en el estudio de la Escritura, «alma 

de la teología»
394

, y de ser comunicable al pueblo de Dios y a los no creyentes. 

 

232. Para ello es necesario presentar a los formandos la historia de la teología y la 

pluralidad de las escuelas que han marcado su desarrollo hasta el presente, 

comenzando por los Padres de la Iglesia, primeros exégetas de la Escritura en 

la corriente viva de la Tradición e iniciadores de la teología cristiana. Bajo su 

guía el seminarista puede introducirse de modo discipular y activo en el estudio 

de una teología que es «eminentemente religiosa, una verdadera ciencia 

sagrada que al mismo tiempo que ilumina la mente, edifica y enfervoriza el 

corazón»
395

. A los Padres se ha de sumar el estudio de aquellas figuras 

ejemplares de la teología que han destacado por el cultivo de la «santidad de la 

inteligencia y la lucidez orante»
396

, entre los que ocupa un lugar singular Sto. 

Tomás de Aquino
397

.  

 

233. Esta formación intelectual reclama una seria y diligente dedicación al 

estudio
398

 que constituye el trabajo intelectual que los seminaristas deben 

realizar durante estos años como respuesta consciente y generosa a la 

comunidad diocesana que les facilita los medios necesarios para ello y con la 

responsabilidad de quienes pretenden dedicar su vida al servicio del Evangelio. 

Por eso, aunque en una formación integral, el cumplimiento de las obligaciones 

relativas a los estudios no es el único criterio para determinar la duración del 

itinerario formativo de un candidato, sin embargo no es un aspecto en absoluto 

secundario
399

 pues ofrece un indicio importante del nivel actual de respuesta a 

la vocación recibida y de la responsabilidad con que probablemente se vivirá el 

ministerio futuro. 

 

234. Como norma general, los candidatos han de cursar los estudios eclesiásticos 

según las exigencias y el nivel académico aprobados oficialmente por la Santa 

Sede y reconocidos por el Estado español
400

. Si un candidato no es capaz de 

responder a estos requisitos es necesario preguntarse por las causas y afrontarlas 

a través de planes personalizados, pero no pasar por alto o privarle de una parte 

de la preparación intelectual y cultural esencial para el ministerio. 

                                                             
394 Cf. DV 24; OT 16; VD 35. 
395 IEPI 44. Sobre los rasgos de la teología patrística cf. IEPI 37-40; PE.  
396 Francisco, Videomensaje al Congreso Internacional de Teología organizado por la U.C.A. 
397 Cf. OT 16,c. 
398 Cf. RFIS 116,b.  
399 Cf. RFIS 118.  
400

 Cf. la organización de los estudios en el Apéndice I de este Plan de formación.  



90 
 

 

235. El estudio de la teología como escucha atenta de Cristo, insertado en una vida 

orante, necesita un ambiente de dedicación serena y reposada, cuidando el 

silencio, la concentración y el aprovechamiento del tiempo, para poder asimilar 

y aprender pacientemente. Por eso, se ha de cuidar la tranquilidad en la vida 

ordinaria de nuestros seminarios y evitar la multiplicación de actividades y 

tareas buenas en sí mismas, a veces urgentes y de apariencia más pastoral, pero 

que impiden la dedicación a esta vertiente fundamental del compromiso 

vocacional. De ahí que sea desaconsejable durante el periodo de la formación 

inicial simultanear los estudios eclesiásticos con otros de carácter civil. Cuando 

algún candidato tenga cualidades y su capacitación en estudios civiles se 

considere necesaria para el servicio de la Iglesia podrá realizarlos, de acuerdo 

con el Obispo, una vez concluido el ciclo institucional. 

 

236. Un instrumento de especial importancia en la formación intelectual es la 

acción magisterial de los profesores que han de considerarse verdaderos 

agentes responsables de la formación de los seminaristas
401

: en el ejercicio 

competente de su docencia, fomentando la participación activa y el diálogo que 

enriquece en la búsqueda común de la verdad; en el acompañamiento 

académico fuera de las clases, preocupándose por el proceso de aprendizaje de 

los alumnos, ayudándoles en sus dificultades, orientándoles en los saberes 

necesarios, en la investigación y profundización teológica; sembrando en ellos 

el gusto por el estudio y sobre todo siendo, además de cualificados 

profesionales y buenos pedagogos, testigos de lo enseñado. 

 

237. En este sentido, durante los años de estudios la asistencia regular y la 

participación activa en las clases es obligatoria, ya que «cuando se trata de la 

transmisión, no de un simple saber, sino de una tradición de fe, como en el caso 

de la tradición cristiana, es insustituible el contacto con un maestro, el cual, al 

mismo tiempo es testigo de esa fe que ha iluminado y transformado su vida»
402

. 

 

238.  Las Facultades de Teología o los Centros teológicos afiliados a ellas son 

un medio institucional fundamental para la formación intelectual de los futuros 

pastores
403

. En este delicado servicio eclesial se ha de cuidar la relación y 

cooperación de dichos Centros con el equipo formador del Seminario, sin 

confundir las competencias propias. Siguiendo la normativa vigente deben 

garantizar un buen nivel científico y pedagógico, la comunión eclesial, 

suficientes instrumentos, instalaciones y estímulos para el trabajo intelectual, un 

número adecuado de profesores competentes y dedicados a la docencia e 

investigación, un número suficiente de alumnado y ambiente de exigencia y 

rigor académico
404

. Si ello no se diere se resentiría directamente la formación 

                                                             
401 Sobre los profesores como agentes de la formación cf. cap. VI.7.a de este Plan de formación. 
402 FTS 131.  
403 En efecto, «es muy de desear que los centros teológicos, sea de las diócesis, sea de los institutos 

religiosos, se afilien a una Facultad teológica» (VG, art. 63,2).  
404

 Cf. VG, tít. III-IX.  



91 
 

intelectual de los alumnos, indirectamente la formación en toda su integridad y 

habría que revisar su viabilidad.   

 

239. No obstante, la dimensión intelectual en la formación al presbiterado no 

puede reducirse a la realización de los estudios académicos en el Centro 

teológico o en la Facultad. Es responsabilidad del Seminario completar dichos 

estudios y, sobre todo, ayudar a integrarlos en la totalidad del proceso 

formativo acompasadamente a sus etapas y a aplicarlos a la vida y al ministerio 

del futuro presbítero. 

 

240. Una realización rigurosa de los estudios y de la formación intelectual en 

general exige tomar contacto directo y personal con las fuentes del saber 

teológico y filosófico, el cultivo de la reflexión, la profundización en las 

materias y la ampliación del horizonte de conocimientos mediante lecturas 

adecuadas o seminarios de investigación, las sesiones formativas en la 

comunidad del Seminario, la participación en eventos culturales o la asistencia 

a cursos monográficos. A su vez pueden ayudar a desarrollar el discernimiento 

crítico y evangélico del futuro pastor la consulta de periódicos o revistas 

especializadas sobre la vida social, cultural, eclesial o teológica, los debates y 

tertulias sobre diversos temas de actualidad o el diálogo cotidiano y fraterno. 

 

241. Tanto los Centros de estudios como los Seminarios se han de dotar de 

Bibliotecas especializadas y bien equipadas, al servicio de las exigencias de la 

formación intelectual de los seminaristas. Se les han de proporcionar también 

los medios necesarios para mejorar la base instrumental requerida para los 

estudios o el ministerio pastoral como el aprendizaje de lenguas clásicas o 

modernas, la promoción de otras actividades culturales académicas o de 

extensión académica (conferencias, mesas redondas, cursos…), la aplicación de 

las nuevas tecnologías en la investigación y difusión del conocimiento… 

 

242. Se deberá valorar también en la formación inicial la inclinación de algunos 

seminaristas al estudio, la docencia y la investigación
405

. Precisamente en 

tiempos de escasez de presbíteros existe el riesgo de minusvalorar esta tarea, 

urgidos por otras necesidades, con el inevitable desfondamiento intelectual de la 

evangelización. Comprobada su capacidad intelectual e integrando dicha 

inclinación en una clara identidad presbiteral, los Seminarios y Centros de 

estudios eclesiásticos a través de múltiples medios (estímulo y atención a los 

profesores, seguimiento de los alumnos, instalaciones adecuadas de bibliotecas, 

incentivos al estudio, colaboración de los formadores) han de impulsar a que 

realicen después estudios especializados en centros universitarios, dentro o 

fuera del país, con el sentido de un verdadero servicio pastoral a la propia 

diócesis o a la Iglesia universal en el ámbito intelectual y para promover la 

formación permanente.  

 

 

                                                             
405

 Cf. OT 18. 



92 
 

 

c) Formación intelectual en comunidad con impulso misionero 

 

243. La dimensión intelectual tiene también un fuerte valor comunitario. Tanto 

los Centros de estudio como los Seminarios son comunidades de discípulos que, 

a imitación de la comunidad apostólica en torno a Jesús, están a la escucha del 

Maestro y que juntos aprenden del Señor y de su Palabra, de los demás, con los 

demás y para los demás. Las Facultades y Centros agregados permiten, además, 

la «formación conjunta» de seminaristas, personas consagradas y laicos, que 

hoy es importante cultivar, mediante estas u otras estructuras, para favorecer la 

corresponsabilidad y sinodalidad en la misión evangelizadora
406

.  

 

244. Las comunidades seminarística y académica favorecen la formación 

intelectual. Aunque el estudio requiera un indispensable trabajo personal en 

silencio, la asistencia a las clases en grupo, con la participación activa en estas,  

los seminarios o talleres de investigación, las tertulias o debates y muchos de 

los medios indicados más arriba, unidos al espontáneo compartir de los alumnos 

entre sí, destacan este sentido comunitario. El silencio, la atención, el interés o 

el esfuerzo en el estudio de cada uno contribuyen a crear un ambiente 

comunitario de escucha y amor por la verdad. La ayuda mutua en las 

dificultades y el estudio común, poniendo los talentos de unos al servicio de los 

otros, son expresiones de la caridad fraterna, evitando a su vez rasgos 

mundanos de competitividad malsana. Por otro lado, «defender la verdad, 

proponerla con humildad y convicción y testimoniarla en la vida son formas 

exigentes e insustituibles de caridad»
407

. 

 

245. Una buena y profunda formación intelectual se hace necesaria para la misión 

de la Iglesia a la que los futuros presbíteros serán enviados. En efecto, 

inquietud intelectual y talante misionero crecen juntos y se alimentan 

mutuamente. En concreto podemos señalar dos lugares en los cuales esto se 

hace patente: 

 

 En primer lugar, para el ejercicio del ministerio de la Palabra, en concreto, en 

la predicación, verdadera piedra de toque para valorar la cercanía de un 

Pastor a su pueblo
408

. Para una buena predicación es importante que el futuro 

sacerdote tenga un corazón «no sólo ardiente, sino iluminado por la 

integridad de la Revelación y por el camino que la Palabra ha recorrido en 

el corazón de la Iglesia y de nuestro pueblo fiel a lo largo de la historia»
409

. 

Junto con la predicación, la catequesis, la exposición de la doctrina cristiana 

en distintos ámbitos, el diálogo interpersonal y el consejo solicitado en el 

acompañamiento espiritual son lugares que reclaman una completa formación 

intelectual. 

 

                                                             
406 Cf. DFSJ 164; 124.  
407 CiV 4-5.  
408 Cf. EG 135; Francisco, Homilía en la santa Misa Crismal (29 de marzo de 2018).  
409

 EG 144.  



93 
 

 En segundo lugar, como servicio a la nueva evangelización y a la 

impostergable renovación misionera de la Iglesia ante los múltiples retos de 

la cultura secular
410

. Sólo desde un conocimiento profundo y experiencial 

de la Revelación, no basado en la mera repetición formal de doctrinas o 

tópicos, los pastores del futuro podrán proponer la verdad salvadora del 

Evangelio de forma significativa e interpelante a las nuevas generaciones.  

 

5. La dimensión pastoral 

 

246. «Ya que la finalidad del Seminario es la de preparar a los seminaristas para 

ser pastores a imagen de Cristo, la formación sacerdotal debe estar 

impregnada de un espíritu pastoral»
411

. Todo el proceso formativo debe 

apuntar a que el seminarista aprenda a reproducir el modo de vivir y actuar de 

Cristo Pastor y se vaya configurando con su Corazón en el ejercicio del 

ministerio
412

. La formación pastoral, por tanto, no se reduce al aprendizaje de 

unos métodos o técnicas de comunicación, acompañamiento o gestión 

pastorales, sino que ha de conformar el ser y la persona entera de los candidatos 

que se expresará después en su quehacer pastoral. Esta formación, además de 

introducir en las actividades propias del presbítero como pastor, precisará 

también el modo como estas actividades han de realizarse, en función de la 

situación actual del mundo y de la Iglesia. 

  

247. La dimensión pastoral constituye, así, el fin y la meta de las otras 

dimensiones y medios de la formación sacerdotal: troquela la identidad 

humana de los futuros presbíteros, especifica los rasgos de su espiritualidad, 

motiva singularmente su formación intelectual, orienta el sentido de su vida 

comunitaria y alienta permanentemente su espíritu misionero. De este modo la 

formación pastoral es la brújula que orienta el proyecto educativo del Seminario 

sin la cual este perdería su orientación. 

 

a) Objetivos de la formación pastoral 

 

248. Un primer objetivo de la formación pastoral es iniciar a los seminaristas en la 

sensibilidad del pastor para que sean capaces de «sentir la misma compasión, 

generosidad y amor por todos, especialmente por los pobres, y la premura por 

la causa del Reino, que caracterizaron el ministerio público del Hijo de Dios; 

actitudes que se pueden sintetizar en la caridad pastoral»
413

. Los seminaristas 

han de cultivar «la comunión cada vez más profunda con la caridad pastoral de 

Jesús»
414

 como la fuente interior que dará unidad y armonía a todas las 

dimensiones de la formación en el proyecto personal de vida y a las múltiples 

tareas en su ministerio futuro
415

. Se debe promover especialmente la escucha y 

                                                             
410 Cf. RFIS 84,c; 175; PDV 51,c; EG 52-75; GeE  36-46. 
411 RFIS 119,a.  
412 Cf. PDV 57. 
413 RFIS 119,a; PDV 58; CIC 258. 
414 PDV 57,f. 
415

 Cf. PO 14; PDV 23.  



94 
 

el encuentro con los más pobres que sufren en su cuerpo o en su espíritu para 

que se vaya modelando el corazón conforme al del Buen Samaritano
416

. 

 

249. Tener los mismos sentimientos de Cristo Pastor implica configurarse con el 

que ha venido «no a ser servido sino a servir y dar su vida en rescate por 

muchos» (Mc 10,45). Los seminaristas han de aprender a «vivir el apostolado 

como servicio», de acuerdo con la naturaleza ministerial del sacerdocio 

ordenado
417

. Por él la persona queda expropiada de su particularidad para servir 

a la universalidad del Evangelio y a la unidad católica de la Iglesia. Para ello 

debe adquirir aquella libertad interior y capacidad para reconocer la acción de 

Dios en medio de los hombres que le permita hacer de la actividad pastoral una 

permanente «escuela de evangelización»
418

. Los seminaristas han de reconocer 

especialmente en el servicio de lo pequeño, oculto, del día a día, sea o no 

pedido, el gozo de participar en la misión del Señor. 

 

250. Vivir el ministerio sacerdotal como servicio implica varios sentidos: 

a) servicio a la Palabra, en y a ejemplo de Cristo Maestro. Por ello ha de 

cuidarse con sumo esmero la capacitación de los futuros presbíteros para 

el ministerio de la Palabra que se les va a confiar (Tit 1,3) y a la que 

primero son confiados (cf. Hch 20,32). De modo que siendo 

contemplativos de la Palabra y del pueblo
419

, la escuchen con docilidad, 

la custodien fielmente y la proclamen incansablemente a sus hermanos 

con sus palabras y con la conducta
420

, enseñando, exhortando, 

corrigiendo, arguyendo, consolando
421

, no anunciando sus propias ideas 

u opiniones sino la Palabra recibida de Cristo e interpretada 

autorizadamente por su Iglesia con la fuerza del Espíritu para el «hoy» de 

la historia (cf. Lc 4,21).  

b) Servicio a la santificación, en y a ejemplo de Cristo Sacerdote. Se ha de 

preparar al seminarista «para el ministerio del culto y de la santificación, 

a fin de que orando y celebrando las sagradas funciones litúrgicas, 

ejerza la obra de la Salvación por medio del sacrificio eucarístico y los 

sacramentos»
422

. Creciendo en la conciencia de que en dicho ministerio 

está al servicio de Cristo y de toda la Iglesia, el futuro sacerdote se 

preparará para ser fiel dispensador de los misterios de Dios (cf. 1 Cor 

4,1-2), ayudando así a los fieles «por los ritos y las preces» a entrar en 

ellos
423

. 

c) Servicio a la comunidad, en y a ejemplo de Cristo Pastor que busca, 

conduce, alimenta, congrega y da la vida por el rebaño. Al estar llamado 

a colaborar con el Obispo como guía de la comunidad, el seminarista ha 

de desarrollar las capacidades para edificar y gobernar una comunidad 

                                                             
416

 Cf. Lc 10,25-37; MR, Prefacio Común VIII.  
417 Cf. LG 10.  
418 Cf. RFIS 119,b. 
419 Cf. EG 154.  
420 Cf. PDV 57,a. 
421 Cf. 2 Tim 3,16-4,2.  
422 OT 4. 
423

 Cf. SC 48.  



95 
 

cristiana ejerciendo la autoridad como servicio. Singularmente ha de 

formarse para ser hombre de comunión en una pastoral comunitaria, 

valorando y potenciando la aportación específica del laicado y de la vida 

consagrada, y aprendiendo a descubrir, discernir y promover los distintos 

carismas, ministerios e iniciativas evangelizadoras suscitados por el 

Espíritu en la Iglesia en orden a una fructífera colaboración
424

. 

 

251.  Los futuros sacerdotes han de ser «expertos en el arte del discernimiento 

pastoral». Este discernimiento implica una escucha acogedora, una mirada 

compasiva y un acompañamiento vigilante, al estilo del Buen Samaritano 

reflejando el rostro materno de la Iglesia
425

: 

• Una escucha acogedora. El discernimiento pastoral ha de poner en el 

centro «el estilo evangélico de la escucha», «atenta, respetuosa y libre 

de prejuicios» de las situaciones reales de la vida. Una escucha así libera 

al pastor de la tentación de la abstracción, la frialdad profesional, la 

autosuficiencia o el afán de protagonismo, encaminándole por la senda 

de la humildad; le permite reconocer la acción del Espíritu que, según la 

lógica de la Encarnación, germina lentamente en la historia y en la vida 

de los hombres; y convierte la propia vida en «lugar» de discernimiento 

haciéndole salir de las «certezas preconcebidas» o de la concepción del 

ministerio como «un conjunto de cosas por hacer o normas por aplicar». 

• Una mirada compasiva: la escucha acogedora capacitará al pastor para 

interpretar las situaciones de la vida en su complejidad, sin juzgarlas 

condenatoriamente, con sabiduría y comprensión, con «una visión 

prudente y compasiva». 

• Un acompañamiento vigilante: esta mirada permitirá al pastor acoger y 

acompañar a las personas, incluso en las circunstancias más delicadas, 

proponiéndoles opciones espirituales y pastorales alcanzables, en un 

camino de crecimiento que, sin dejar de mostrar la belleza y las 

exigencias radicales del Evangelio y aspirando a ellas, no hacen de estas 

carga excesiva, teniendo en cuenta la situación concreta y los pequeños 

pasos del camino.  

Un discernimiento de este tipo permitirá al pastor ser signo de la 

misericordia de Dios y de una Iglesia «madre de corazón abierto»
426

 que guía 

con compasión y quiere incluir a todos en su seno de salvación. 

 

252.  Educar en el discernimiento pastoral supone desarrollar la sensibilidad social 

de los seminaristas para que adquieran una mayor conciencia de la realidad y 

puedan hacer una lectura profunda y una valoración crítica de los cambios que se 

van experimentando en la sociedad y en la Iglesia, y de las relaciones humanas, 

sociales y políticas que determinan la existencia de los individuos y de los 

pueblos a la luz de los preceptos evangélicos y de los principios de la Doctrina 

Social de la Iglesia
427

. La promoción de la justicia, el progreso humano integral 

                                                             
424 Cf. RFIS 119,b-c. 
425 Cf. RFIS 120; EG 169-173. 
426 Cf. EG 46-49. 
427

 Cf. RFIS 172; ISP. 



96 
 

de los hombres y de los pueblos, la construcción de la paz o el cuidado de la 

creación son parte constitutiva del anuncio del Evangelio y, por tanto, de la 

formación presbiteral.  

 

253.  Otro aspecto significativo de la formación pastoral es el cultivo del diálogo 

dentro de la propia Iglesia y con los cristianos de otras confesiones pero también 

con los alejados, los que profesan otra religión y los no creyentes, pues todos 

ellos son destinatarios de la atención pastoral del presbítero; un diálogo que no 

ha de ser una «mera actitud táctica»
428

 sino un método para el anuncio del 

Evangelio desde la común fraternidad, la búsqueda de la Verdad y el respeto a 

su libertad
429

. Se ha de promover la creatividad para estar en los «nuevos 

aerópagos» que a modo de «atrio de los gentiles» ofrecen espacios y nuevas 

posibilidades para el encuentro con las personas, así como el conocimiento 

riguroso del ecumenismo, la historia y teología de las religiones o de las nuevas 

formas de religiosidad
430

. 

 

254.  Por su configuración con Cristo Esposo los seminaristas, dentro de la 

formación pastoral, han de ser introducidos en «la tradición pastoral de la 

Iglesia local en la que serán incardinados o ejercitarán el ministerio con el fin 

de facilitar su futura inserción en la vida pastoral»
431

. Al mismo tiempo, 

animados por un espíritu auténticamente católico, crecerán en la apertura y 

solicitud por la misión universal de la Iglesia
432

. La inserción cordial en la 

diócesis requiere el conocimiento de la realidad diocesana y del funcionamiento 

de sus diversos organismos, la comunión con sus líneas pastorales y la 

experiencia de colaboración, especialmente entre los presbíteros. La apertura 

misionera comporta el interés por la Iglesia universal e incluso la disponibilidad 

generosa para ayudar a otras Iglesias particulares más necesitadas. Un justo 

equilibrio entre la inserción cordial en la propia diócesis y, a través de ella, la 

apertura a la Iglesia universal llevará al futuro pastor a discernir pertenencias o 

vinculaciones a otras realidades eclesiales y a descubrir la importancia de vivir 

en la comunión y la obediencia dentro de la Iglesia, sin la cual no se puede 

generar vida cristiana.  

 

255.  La formación pastoral ha de cultivar, entre otras, las siguientes actitudes y 

virtudes fundamentales para el ejercicio del ministerio: la búsqueda, escucha y 

cercanía a las personas concretas en sus necesidades y problemas; la 

magnanimidad, acogida, respeto y diálogo con todos para transmitirles el 

Evangelio; la atención y vigilancia sobre sí y sobre el pueblo confiado; la 

compasión; la afabilidad y amabilidad en el trato; la servicialidad, disponibilidad 

y entrega generosa y gratuita evitando cualquier interés o utilidad; la discreción 

y prudencia en las palabras y comportamientos, sabiéndose acomodar a las 

personas y situaciones diversas en la acción pastoral; la ejemplaridad para ser 

                                                             
428 Cf. VG 4,b.  
429 Cf. EG 238-258; GS 92; EE. 
430 Cf. RFIS 121.  
431 RFIS 123,a. 
432

 Cf. RFIS 123,b; PO 10; PDV 58,b. 



97 
 

«modelos del rebaño» evitando toda forma de abuso de autoridad; la 

colaboración y comunión, educándose a trabajar en equipo, saber delegar y 

evitar toda causa de dispersión; la paciencia esperanzada con los procesos 

personales y comunitarios; la fortaleza para no avergonzarse del Señor y afrontar 

las dificultades y persecuciones padecidas por la fidelidad al Evangelio; la 

creatividad, audacia e ilusión apostólicas; la humildad para servir a los más 

necesitados y ser transparencia de Cristo.  

 

 b) Medios para la formación pastoral 

 

256. Los medios para la formación pastoral responden a los dos niveles 

complementarios de la misma: el teórico y el práctico. El teórico, además de la 

orientación pastoral que ha de tener toda la teología, comprende el estudio de la 

teología pastoral, de la teoría de la práctica en las llamadas «materias 

ministeriales», referidas directamente al ejercicio pastoral, y de otras ciencias 

humanas (la psicología, la sociología, la pedagogía…) que pueden ayudar a 

desempeñar con seguridad y solvencia la misión encomendada. El nivel práctico 

implica la realización y revisión de experiencias y acciones pastorales concretas. 

 

257. Los seminaristas han de estudiar la teología pastoral como una «verdadera y 

propia disciplina teológica» en cuanto reflexión científica a la luz de la fe sobre la 

acción de la Iglesia que cada día, con la fuerza del Espíritu Santo, «se engendra a sí 

misma» en la historia
433

. A su vez, los Centros teológicos y el propio Seminario han 

de ayudarles a percibir la «pastoralidad»
434

 de toda la teología mostrando cómo 

los principios teológicos se aplican concretamente en la acción pastoral y cómo la 

realidad pastoral provoca constantemente la reflexión teológica.  

 

258. Para ejercer el ministerio de la Palabra es necesaria una sólida capacitación de 

los seminaristas no sólo en el buen uso de los modernos medios de comunicación 

social para el anuncio del Evangelio
435

 sino también en la Homilía, cuidando 

especialmente su preparación
436

, en la Catequesis de niños y adultos, acentuando su 

dimensión bíblica, kerigmática y mistagógica
437

 así como una adecuada 

preparación en el arte de comunicar, motivar y exponer según los recursos y 

técnicas desarrollados hoy. Esta capacitación técnica es inseparable de la 

contemplación interior de la Palabra y del pueblo mediante la meditación asidua y 

orante. Se ha de cuidar con esmero el ars credendi tanto a nivel de maduración 

personal en la fe de los seminaristas como en el conocimiento de los elementos 

fundamentales de la catequesis para poder acompañar adecuadamente, en el 

ejercicio de su futuro ministerio, a catequistas, catecúmenos y catequizandos en los 

respectivos procesos.  

 

                                                             
433 Cf. PDV 57,d; S. Beda el Venerable, Explanatio Apocalypsis II,12 (PL 93,166); RFIS 170. 
434 Cf. PDV 28. 
435 Cf. RFIS 182; OUCS. 
436 Cf. EG 135-159; DHo; RFIS 177,b. 
437

 Cf. DGC 108; 129; VD 74; EG 163-168; RFIS 163-168.  



98 
 

259. Para ejercer el ministerio de la santificación es fundamental la formación de 

los seminaristas en el ars celebrandi et praesidendi mediante el estudio de la 

Sagrada Liturgia en sus aspectos teológicos, espirituales, históricos, canónicos y 

pastorales, la educación en el modo de celebrar conociendo y observando con 

fidelidad las normas litúrgicas y participando activamente con todo el ser en el acto 

orante. Es importante también una iniciación al ministerio de la confesión 

ayudando a los futuros confesores a valorar la dedicación al mismo y a afrontar las 

distintas problemáticas que en él se plantean siendo «siempre, en todas partes, en 

cada situación y a pesar de todo, el signo del primado de la misericordia» del 

Padre para con sus hijos
438

. 

 

260. Quien está llamado a ser guía de la comunidad cristiana ha de recibir «una 

cuidadosa formación sobre la administración de los bienes, que se deben gestionar 

de acuerdo con las normas canónicas, con sobriedad, desapego, transparencia 

moral y competencia»
439

. Esto implica conocer y respetar la normativa civil en 

asuntos jurídicos y económicos, con especial atención a las obligaciones del 

párroco y la necesidad de recurrir a laicos competentes. Todo ello permitirá un 

claro testimonio evangélico y, con él, una acción pastoral más eficaz. 

 

261. Los seminaristas han de recibir también formación estética y musical, 

aprendiendo a valorar, cuidar y promover el rico patrimonio artístico, cultural y 

documental de nuestras Iglesias no sólo como un tesoro valioso en sí mismo sino 

también como un cauce propio para la pastoral evangelizadora por la via 

pulchritudinis
440

. También es necesaria la formación en la religiosidad popular 

que ayude a valorar su significado genuino como expresión de la fe del pueblo 

sencillo y de la sed de Dios en los hombres, a discernir sus expresiones auténticas y 

a cultivarlas como «lugar» para una nueva evangelización según se ha indicado ya 

en la dimensión espiritual
441

. 

 

262. El trabajo apostólico con los laicos y el conocimiento tanto de la teología del 

laicado como de la identidad y misión de las asociaciones y movimientos eclesiales 

–en diálogos o sesiones con ellos en el seminario, participación de los seminaristas 

en los encuentros de apostolado seglar, en algunas de sus actividades apostólicas o 

en el ámbito social– permitirá formar al futuro presbítero para promover la 

vocación laical así como la participación y la corresponsabilidad en su ministerio 

pastoral. Lo mismo se diga de la teología de la vida consagrada y del trabajo 

apostólico con los religiosos. A esto debe sumarse una formación específica para 

la sinodalidad que capacite para promover la colaboración de todos en el 

testimonio y misión de la Iglesia y para acompañar procesos de discernimiento 

comunitario
442

.  

 

                                                             
438 MV 17; MM 10; SCD; RFIS 178. 
439 RFIS 180. 
440 Cf. RFIS 181. 
441 Ver supra; Cf. EG 48; 126; RFIS 179.  
442

 Cf. ChV 206; DFSJ 123-124. 



99 
 

263. Hoy tiene particular relevancia la formación de los seminaristas en la pastoral 

familiar, entrando en contacto con la realidad concreta y compleja de las familias 

de hoy, iniciándose en su acompañamiento y en el discernimiento de situaciones de 

fragilidad y dificultad en este ámbito, tan vital en el ejercicio del ministerio
443

. Se 

debe garantizar también una capacitación específica para la pastoral juvenil y 

vocacional
444

. Los jóvenes son los mejores evangelizadores de los jóvenes y los 

seminaristas son agentes muy significativos de la pastoral vocacional. Entre otros 

medios pueden destacarse: la presencia y colaboración en el Seminario menor, en 

los colegios o en grupos juveniles o vocacionales; la participación en diversas 

actividades, iniciativas, campañas o plataformas vocacionales diocesanas; la 

formación teórica e iniciación práctica al acompañamiento espiritual y vocacional; 

o el testimonio explícito de la propia experiencia vocacional. Todo ello favorecerá 

que el seminarista se afiance en su propia vocación sacerdotal, que crece cuando se 

comparte, y cultive su sensibilidad por la promoción vocacional que deberá 

caracterizar su futuro ministerio.  

 

264. Una reflexión práctica sobre la aplicación pastoral de los conocimientos teóricos 

adquiridos en el ámbito académico, especialmente de la Doctrina Social de la 

Iglesia
445

, en el orden social actual, mediante el acompañamiento personal o en las 

sesiones de formación comunitarias del Seminario contribuirá al objetivo de una 

mejor formación social y a que la Doctrina Social se incorpore a la moralidad del 

sujeto. La formación del “hombre social” implica también educar en el 

cumplimiento de sus deberes como ciudadano.   

 

265. El testimonio y la vida de los pastores, sacerdotes y Obispos, de la propia 

diócesis que han precedido a los candidatos al ministerio, mediante encuentros con 

ellos en la actividad pastoral o en el Seminario y el conocimiento de figuras 

relevantes del pasado, es de gran ayuda y estímulo de cara a la inserción cordial en 

la tradición pastoral de la Iglesia local
446

. En este orden es preciso que los 

seminaristas adquieran un buen conocimiento de los planes pastorales de la 

diócesis, de la región eclesiástica o de la Conferencia Episcopal, así como de los 

desafíos pastorales planteados tanto en nuestras Iglesias como en la Iglesia 

universal junto con criterios e instrumentos para responder a ellos.   

   

266. Dentro de la formación pastoral práctica es indispensable la realización de 

actividades y experiencias pastorales, en tiempo y lugar oportuno, donde el 

seminarista pueda contrastar y verificar concretamente la asimilación del proceso 

formativo en todas sus dimensiones especialmente en la pastoral. Estas actividades 

y experiencias serán seleccionadas atendiendo a los siguientes criterios
447

: 

• ante todo, tener en cuenta lo conveniente al seminarista según sus posibilidades y 

situación personal dentro del proceso formativo, buscando un verdadero 

aprendizaje pastoral; 

                                                             
443 Según las orientaciones indicadas en AL, esp. en los cap. VI al IX.  
444 Cf. DFSJ 164. Según las líneas de acción ofrecidas en ChV, esp. en el cap. VII. 
445 Cf. OEDS 67.  
446 Cf. RFIS 123,a.  
447

 Cf. RFIS 124. 



100 
 

• en consecuencia, el seminarista actuará en el ámbito pastoral desde su condición de 

discípulo llamado a ser pastor; 

• deben realizarse en ámbitos o sectores donde ejercerá su acción pastoral, teniendo 

una especial relevancia la parroquia por la riqueza eclesial que contiene, pero 

también otras realidades diocesanas, el acompañamiento de personas de distintas 

edades y condiciones de vida; 

• han de estar siempre confiadas a la responsabilidad de personas (presbíteros, 

religiosos o laicos) con experiencia, competencia, prudencia y sentido eclesial que 

puedan acompañar y ayudar al seminarista en su realización y revisión en estrecha 

colaboración con el equipo formador; 

• serán asumidas progresivamente, con incorporación creciente en la vida pastoral, 

según las etapas del camino formativo, que se describirán con más detalle en el 

capítulo siguiente de este Plan de formación; 

• en cuanto al tiempo idóneo para estas tareas de apostolado son muy convenientes 

los periodos académicamente vacacionales que permiten a los seminaristas una 

inserción más intensa. También la participación extensiva a lo largo del curso 

favorece el acompañamiento de procesos. En cualquier caso, será necesario 

encontrar el equilibrio adecuado para que dichas tareas no impidan la dedicación 

prioritaria del seminarista a los estudios y a su formación integral en el ritmo 

ordinario del Seminario. 

 

267. Todas estas experiencias de apostolado y el conjunto de la formación pastoral 

serán debidamente programados y frecuentemente revisados, con la ayuda del 

coordinador de la dimensión pastoral, por el equipo de formadores en diálogo con 

los seminaristas y en estrecha colaboración con los responsables pastorales a 

quienes son confiados. Esta programación y evaluación facilitará el reconocimiento 

de la profundidad espiritual y teológica de la acción pastoral, así como el 

discernimiento vocacional permanente de los candidatos al ministerio. 

 

c) Formación pastoral en comunidad con impulso misionero 

 

268. La vida comunitaria en el Seminario es muy importante para el desarrollo de la 

dimensión pastoral. Poder amar a los hombres con un corazón de pastor se aprende 

y verifica concretamente en la capacidad de fraternidad en la vida del Seminario. 

Para esto conviene que los seminaristas adquieran el sentido de la responsabilidad 

propia corresponsabilidad en la formación del hermano y en el ambiente 

comunitario mediante el cuidado y la atención por el otro
448

. Esto se concreta en la 

transparencia con los formadores para ayudar a quien lo pueda necesitar y la 

práctica de una verdadera corrección fraterna que sabe discernir oportunamente 

qué, a quién, cómo y cuándo debe hacerse evitando toda murmuración.  

  

269. Otro aspecto que ha de fomentarse en la vida comunitaria es el sentido de la 

comunión con la Iglesia diocesana y universal, con los hombres de nuestro tiempo 

y con todos los seminaristas. Estos han de compartir los bienes espirituales e 

incluso materiales de los que han sido hechos partícipes y ser capaces de alegrarse 

                                                             
448

 Cf. Francisco, Encuentro con sacerdotes y consagrados en Génova (27 de mayo de 2017).  



101 
 

de corazón por los frutos que el Señor hace crecer a través de los demás. El 

reconocimiento de los diversos caminos de la acción del Espíritu del Señor, tanto 

dentro como fuera de la Iglesia, y alegrarse por ello es un signo de madurez 

personal y pastoral. En este sentido, la comunicación espontánea y la revisión 

comunitaria de la actividad pastoral, es un instrumento formativo muy útil para 

crecer conjuntamente en la comunión y el entusiasmo apostólicos. Por otra parte, la 

comunidad del Seminario en la vida cotidiana o en las responsabilidades asignadas 

a cada seminarista dentro ella es representa una ocasión para formar en el trabajo en 

equipo y en aquellas virtudes y actitudes que son necesarias al futuro pastor para 

ejercer su ministerio de guía de la comunidad y hombre de comunión. 

 

270. Una adecuada formación pastoral ha de educar pastores que actúen movidos por 

un fuerte espíritu misionero que les impulse a buscar a todos para comunicarles la 

alegría del Evangelio. Esto conlleva durante la formación inicial en el seminario: 

• Superar una pastoral de pura conservación de lo que ya hay o de dedicación 

limitada a unos pocos para privilegiar el esfuerzo misionero por buscar 

especialmente a los alejados o a los que aún no conocen a Cristo
449

, a imagen del 

buen Pastor que, sin descuidar las otras, busca a la oveja perdida para conducirla al 

redil de la salvación (cf. Lc 15,4-6)
450

.  

• Establecer caminos probados de pastoral misionera, capaces de iniciar al futuro 

sacerdote en este desafío tan importante del momento actual.  

• Conocer nuevos métodos, estilos o estrategias y participar en iniciativas que en sus 

respectivas Iglesias diocesanas o en las diversas realidades eclesiales se están 

utilizando en el primer anuncio, en descubrir el potencial misionero de las 

celebraciones litúrgicas o de la piedad popular, de la acción caritativa de la Iglesia o 

de su contribución específica al bien de la cultura, la sociedad o el cuidado de la 

creación.  

• Buscar implica a su vez aprender a acoger, proteger, promover e integrar a los 

numerosos emigrantes y refugiados que llaman a nuestras puertas, con una pastoral 

misionera, profética y de comunión, para la que se precisa una adecuada 

sensibilización y formación
451

.  

• También es recomendable la realización de alguna experiencia apostólica en otra 

nación.  

  

                                                             
449 Cf. EG 15; ChV 239-241; XCIV Asamblea Plenaria de la Conferencia Episcopal Española, 

Mensaje a los sacerdotes con motivo del Año sacerdotal (27 de noviembre de 2009), 2, p. 14-18.  
450 Cf. Francisco, Audiencia general (4 de mayo de 2016); «Dum servas quaeris perditum»: Liturgia 

de las Horas, Himno latino para el Oficio de Lecturas del Miércoles de la I y III semana del Salterio. 
451 Cf. EM 71; PDV 58; EG 210; Francisco, Mensaje para la Jornada de emigrantes y refugiados (14 

de enero de 2018); ChV 91-94. 



102 
 

V. LAS ETAPAS DE LA FORMACIÓN:  

LA FORMACIÓN INICIAL Y PERMANENTE 

 

1. Criterios generales 

 

271. La formación sacerdotal, entendida como un único camino discipular y 

pastoral se divide en dos grandes momentos: la formación inicial en el Seminario y 

la formación permanente en la vida sacerdotal. «La formación inicial y la 

permanente son dos momentos de una sola realidad: el camino del discípulo 

presbítero, enamorado de su Señor y constantemente en su seguimiento»
452

, camino 

iniciado en el Bautismo, en progreso continuo a través de los demás sacramentos de 

la iniciación cristiana y que llega a ser el centro de la vida de una persona que se 

reconoce como discípulo llamado a ser pastor
453

.   

  

272. La formación inicial se realiza durante el tiempo precedente a la ordenación 

sacerdotal y comprende las siguientes etapas: propedéutica, discipular, 

configuradora y pastoral
454

. En su conjunto, debe caracterizarse por contenidos 

formativos que preparan y capacitan al seminarista para que asuma 

responsablemente su formación permanente en el futuro. Para ello es preciso un 

paciente y riguroso trabajo sobre la persona abierta a la acción del Espíritu Santo, 

con la finalidad de formar un corazón sacerdotal
455

.  

 

273. La formación permanente representa una necesidad en la vida y en el ejercicio 

del ministerio de cada presbítero y ha de caracterizarse por una actitud de 

«disponibilidad permanente» a la voluntad de Dios, a ejemplo de Cristo, que 

implica:  

• una continua conversión de corazón;  

• una apertura al ejercicio del discernimiento como capacidad de leer la vida y los 

acontecimientos a la luz de la fe; 

• y, sobre todo, la caridad pastoral para vivir la entrega total de sí a la Iglesia según el 

designio de Dios
456

.  

La formación permanente, por tanto, no es una simple actualización cultural o pastoral 

en relación con la formación inicial recibida en el Seminario
457

. 

                                                             
452 Francisco, «Carta a los participantes en la Asamblea General Extraordinaria de la Conferencia 

Episcopal Italiana» (8 de noviembre de 2014): L´Osservatore Romano 258 (12 de noviembre de 

2014), 7. Cf. RFIS 54. 
453 Cf. RFIS 57. 
454 RFIS 57. 
455 Cf. RFIS 55. 
456 Cf. RFIS 56. 
457

 Cf. PDV 71. 



103 
 

I. LA FORMACIÓN INICIAL 

 

1. Acceso al Seminario Mayor  

 

274. El primer aspecto que se ha de tener en cuenta por parte de los responsables de 

la formación sacerdotal es el adecuado discernimiento previo de quienes se 

sienten llamados por el Señor al ministerio ordenado. Para ello se ha de atender a 

las diversas procedencias de los posibles candidatos. Los formadores han de tener 

conocimiento de la historia personal del candidato y de su comunidad de 

procedencia, para lograr su adecuada integración en la comunidad formativa. 

  

275. En este sentido, conviene que haya una fluida colaboración entre el Seminario 

Mayor, el Seminario Menor, la Pastoral vocacional diocesana y las comunidades 

cristianas de origen. Se requiere particular atención a las vocaciones adultas y a las 

que proceden de los grupos o movimientos eclesiales o de otras Iglesias 

particulares.   

 

2. Condiciones para el ingreso 

 

276. La Iglesia tiene el derecho y la grave responsabilidad de verificar la idoneidad 

de los candidatos al ministerio presbiteral. Por eso, «la primera selección de los 

candidatos para su ingreso en el Seminario debe ser atenta, ya que no es 

infrecuente que los seminaristas prosigan el itinerario hacia el sacerdocio 

considerando cada etapa como una consecuencia y prolongación de este primer 

paso»
458

. Entre las condiciones mínimas que han de exigirse para dicho ingreso 

están las siguientes: 

1. Que el candidato haya realizado un proceso de acompañamiento y 

discernimiento vocacional previo, debidamente acreditado por una carta de 

presentación del responsable de su acompañamiento vocacional, junto con una 

solicitud personal expresa y razonada para ingresar al Seminario. 

2. En orden a reconocer la identidad personal del candidato se precisa una copia de 

su partida de nacimiento en el registro civil, de su partida de bautismo y un 

certificado de antecedentes penales.  

3. No tener prisa en la admisión de los recientemente conversos. En estos casos es 

prudente alargar los procesos vocacionales. 

4. A nivel de cualidades, el candidato debe tener un nivel básico de madurez 

personal, afectiva, religiosa y moral; capacidad suficiente para los estudios; 

intención recta y opción inicial clara y seria por el ministerio presbiteral; 

conocimiento suficiente de la doctrina de la fe; predisposición positiva para las 

relaciones interpersonales, «arraigo suficiente a una comunidad» y «una 

estabilidad en las relaciones de amistad con sus coetáneos, en el compromiso con 

el estudio y el trabajo, en el contacto con la pobreza y el sufrimiento»
459

. 

5. Por lo que respecta a la salud física el candidato deberá demostrar que goza de un 

estado de salud compatible con el ejercicio del ministerio futuro, mediante un 

                                                             
458 EMD 7; RFIS 189; CIC 241. 
459

 DFSJ 100.  



104 
 

certificado médico general junto con su historial clínico. Se ha de discernir de 

forma prudente y personalizada la situación de los candidatos afectados por 

celiaquía o enfermedades de dependencia de sustancias como el alcohol, drogas, 

etc. según las prescripciones de la Iglesia, para valorar el posible efecto que hayan 

podido producir en su salud física o psíquica
460

. 

6. Igualmente es necesario verificar que el candidato tiene suficiente madurez y 

equilibrio psíquico y emocional de cara al ministerio. En clima de recíproca 

confianza es necesario que el aspirante dé a conocer a los responsables de su 

admisión eventuales problemáticas psicológicas anteriores, así como el tratamiento 

terapéutico seguido
461

. Por ello es conveniente realizar una valoración psicológica 

del candidato, siguiendo la normativa detallada más adelante
462

, previa a su 

admisión al Seminario o durante el proceso formativo, cuando parezca útil a los 

formadores. Además de identificar aquellas patologías que son impedimento para la 

ordenación, los exámenes psicológicos pueden facilitar a los formadores el cuidado 

oportuno de la vida psíquica de los seminaristas
463

. Tanto para la admisión como 

para el posterior proceso formativo no bastan sólo criterios «negativos, 

preocupados principalmente por excluir a las personas problemáticas, sino 

también positivos para ofrecer un camino de formación equilibrado a los 

candidatos idóneos, orientado a la santidad y en el que se contemple la virtud de la 

castidad»
464

. 

7. En los casos de candidatos provenientes de otros Seminarios o casas de 

formación, después de una expulsión o abandono, se ha de proceder si cabe con 

mayor discernimiento y máxima prudencia antes de la admisión. «La cuestión es 

especialmente delicada en el caso de los ‘seminaristas errantes’: la inestabilidad 

relacional y afectiva y la falta de arraigo eclesial son señales peligrosas»
465

. De 

ordinario, si un seminarista ha sido expulsado de un Seminario o de un instituto 

religioso, no será admitido en otro y en el caso extraordinario de que se considere 

su admisión, siempre se ha de contar con el consentimiento explícito del Obispo de 

la diócesis de origen o del Superior legítimo respectivo y con los informes del 

equipo formador.  En el caso de abandono el candidato debe presentar la solicitud 

por escrito al Obispo o al Rector exponiendo su itinerario personal, las razones que 

motivaron su abandono y las que fundamentan su petición actual. El Rector del 

Seminario al que pide ser admitido debe solicitar al Rector o responsable de la 

institución de la que salió el candidato los informes pertinentes sobre él durante el 

tiempo que estuvo en ella, en los cuales, salvaguardando el derecho a la buena fama 

y la reserva del foro interno, se facilitarán con la mayor claridad posible los 

                                                             
460 Cf. RFIS 190.  
461 RFIS 191: «Por norma general se debe impedir la admisión al Seminario de aquellos que padecen 

cualquier patología, manifiesta o latente (por ejemplo, esquizofrenia, paranoia, trastorno bipolar, 

parafilia, etc.) que pueda minar la capacidad de juicio de la persona y, en consecuencia, le impida 

asumir las exigencias de la vocación y del ministerio». 
462

 Cf. Cap. VI.7.2 sobre los especialistas comprometidos en la formación.  
463 Cf. RFIS 192-193. 
464 Cf. Francisco, Discurso al final de la concelebración eucarística en el Encuentro ‘La protección 

de los menores en la Iglesia’ (24 de febrero de 2019) citando SaC 64: «una vida tan total y 
delicadamente comprometida interna y externamente, como es la del sacerdocio célibe, excluye, de 

hecho, a los sujetos de insuficiente equilibrio psicofísico y moral, y no se debe pretender que la 

gracia supla en esto a la naturaleza».  
465

 DFSJ 163. 



105 
 

aspectos fundamentales del discernimiento vocacional realizado y las causas de 

abandono, utilizando siempre modalidades de comunicación seguras que garanticen 

el uso discreto y prudente de las informaciones recibidas
466

.  

8. Siguiendo la normativa universal de la Iglesia, respetando profundamente a las 

personas en cuestión, no se puede admitir al Seminario o a las sagradas Órdenes a 

las personas que «practican la homosexualidad, presentan tendencias 

homosexuales profundamente arraigadas o sostienen la así llamada cultura gay». 

Si se tratase, en cambio de tendencias homosexuales de carácter transitorio, 

expresión por ejemplo de una adolescencia aún no terminada, «éstas deberán ser 

claramente superadas al menos tres años antes de la ordenación diaconal»
467

. Los 

candidatos, en diálogo sincero y recíproca confianza, deben comunicar al Obispo, 

al Rector o alguno de los formadores sus dificultades y dudas personales sobre esta 

materia antes de su admisión al Seminario o si aparecieran después a lo largo del 

proceso formativo, para que puedan ser convenientemente valoradas y discernidas 

según los criterios indicados. En el caso de que un candidato practicara la 

homosexualidad o tuviera tendencias homosexuales profundamente arraigadas el 

Director espiritual debe disuadirlo en conciencia de ingresar o de continuar el 

proceso formativo. Ocultar esta situación por parte del candidato para acceder al 

Seminario o a la ordenación sería «gravemente deshonesto» por la falta de rectitud, 

lealtad y disponibilidad a la Iglesia requerida en un ministro del Señor
468

. La parte 

afectiva y sexual ha de entrar en el acompañamiento vocacional previo al ingreso al 

seminario. 

9. En relación a la tutela de los menores y de los adultos vulnerables, se ha de 

verificar, que el candidato no haya incurrido como agresor en delitos o situaciones 

problemáticas en este ámbito o en cualquier otro que pueda estar sancionado 

civilmente. Para ello el candidato deberá presentar un certificado de antecedentes 

penales emitido por las autoridades civiles correspondientes. Igualmente se hace 

necesaria la detección de personas que hayan podido ser víctimas de estas 

agresiones o abusos, pues en tales casos se precisa acompañamiento más pertinente 

y especial por parte de los formadores en orden al discernimiento vocacional
469

, 

pudiendo contar también con la colaboración de especialistas.  

10. La opción explícita por el ministerio presbiteral ha de incluir la aceptación, por 

parte del candidato, del proyecto educativo del Seminario y la voluntad de asumir 

cordialmente cuanto supone la integración en la comunidad, así como una inicial 

apertura a las realidades propias de la diócesis. 

 

277. El equipo de formadores tendrá todo esto muy en cuenta antes de la admisión en 

el Seminario. Para ello, dedicará el tiempo y las entrevistas necesarias, tanto con el 

aspirante como con alguna persona que lo conozca directamente en sus lugares o 

mediaciones de procedencia.  

 

 

 

                                                             
466 Cf. RFIS 198; CIC 241,3; IASOS con la normativa indicada.  
467 Cf. IPTH 2. 
468 Cf. RFIS 199-201. 
469

 Cf. RFIS 202. 



106 
 

3. Etapas de la formación inicial 

 

278. La formación inicial en el Seminario es un camino gradual y progresivo de 

maduración desplegado pedagógicamente en cuatro grandes etapas que van 

marcando el «hacerse» de un pastor que se deja moldear a imagen de Cristo por la 

divina gracia: la etapa propedéutica, la discipular o de los estudios filosóficos, la 

configuradora o de los estudios teológicos, y la pastoral o de síntesis vocacional. 

Estas etapas están diseñadas desde la conciencia de que tanto el discipulado como 

la configuración con Cristo, Siervo y Pastor, son procesos que duran siempre. 

 

279. Se trata de dinamismos constantemente presentes en el camino formativo de 

cada seminarista, que ha de fraguar su personalidad en el Seminario, mediante un 

desarrollo integral y armónico de los mismos. Según la etapa formativa se pone 

un mayor acento en un objetivo fundamental que determina los objetivos y medios 

concretos de crecimiento en cada una de las dimensiones y notas de la formación 

expuestas en el capítulo anterior, pero sin descuidar nunca los otros según un 

principio de integralidad y acumulación progresiva. 

 

280. Estamos, por tanto, ante un proceso formativo que tiene, a lo largo de todas sus 

etapas, como una de sus líneas fundamentales, un constante discernimiento 

vocacional. Proceso, en el que el seminarista, contemplado en su misterio de 

dignidad personal, gozando de la libertad y responsabilidad de los hijos de Dios, y 

comprometido en un proyecto de respuesta a la vocación sacerdotal, ha de conferir 

unidad y sentido a la labor educativa del Seminario. Se requiere, pues, un proceso 

lo más personalizado posible que exige una sabia flexibilidad, junto con una clara 

y progresiva inserción comunitaria e impulso misionero. 

  

281. Al equipo de formadores se le exige la coherencia y la objetividad debidas en 

la evaluación periódica e integral de los seminaristas, teniendo en cuenta los 

objetivos de cada etapa de la formación en sus dimensiones y notas propias
470

. De 

los seminaristas se espera la docilidad necesaria y la disponibilidad para la 

corrección fraterna, siempre en correspondencia con el impulso de la gracia de 

Dios. 

 

282. En el proceso formativo del Seminario tienen un relieve especial los ritos 

prescritos por la Iglesia para los que aspiran al ministerio presbiteral y que, van 

acompañando las etapas de la formación inicial: el rito de admisión como 

candidatos a las sagradas Órdenes recomendado al final de la etapa discipular, la 

institución de lector y acólito aconsejada durante la etapa configuradora, la 

ordenación diaconal en relación con la etapa pastoral que desemboca en la 

ordenación presbiteral. Son experiencias rituales que progresivamente pueden tener 

una gran eficacia pedagógica si son debidamente preparadas y asimiladas y en las 

que se manifiesta el diálogo permanente entre la gracia del Dios que llama y la 

respuesta libre del candidato.  

 

                                                             
470

 Cf. RFIS 58. 



107 
 

283. A continuación, se describe el cada una de las etapas indicando su objetivo 

fundamental que se desarrolla después en objetivos específicos según las 

dimensiones y notas de la formación, expuestas en el capítulo anterior, sugiriendo 

algunos medios concretos para realizarlos, la duración recomendable de cada etapa 

y el eventual rito litúrgico que la acompaña para finalizar resumiendo los rasgos del 

perfil sacerdotal que ha de ir adquiriéndose. 

 

a) Etapa propedéutica 

 

284. La finalidad y la forma educativa específica del Seminario Mayor exigen que los 

llamados al sacerdocio inicien su camino formativo con una buena preparación 

inicial. Según la Ratio Fundamentalis, «a la luz de la experiencia acumulada en los 

últimos decenios, se reconoce la necesidad de dedicar enteramente un período de 

tiempo -ordinariamente no inferior a un año y no superior a dos- a una 

preparación de carácter introductorio, con el objetivo fundamental de discernir la 

conveniencia de continuar la formación o emprender un camino de vida 

diverso»
471

.  

 

285. Durante este periodo los aspirantes se dedicarán, con una reflexión más profunda 

y una oración más intensa, a una deliberación detenida y madura acerca de su 

opción por el sacerdocio. El objetivo fundamental, pues, de esta etapa es clarificar 

y afianzar la vocación sacerdotal como una gracia inmerecida y optar deliberada y 

decididamente por responder a ella en el proceso formativo que seguirá. Se trata, 

así, de poner la opción vocacional por el sacerdocio ministerial como el principio y 

fundamento espiritual, integrador y unificador, sin el cual la formación ulterior no 

se sostendría. Esta preparación introductoria se completa con la preparación del 

candidato en diversos aspectos que facilitarán su proceso formativo durante las 

etapas sucesivas de la formación.  

 

286. Por todo ello, la etapa propedéutica es indispensable
472

 en el proceso formativo 

del Seminario, que ordinariamente no durará menos de un año ni más de dos. 

 

287. Los objetivos específicos de la etapa propedéutica que han de desarrollarse en el 

proyecto formativo de cada Seminario son los siguientes: 

• Continuar el discernimiento vocacional que el candidato ha iniciado y le ha 

llevado al Seminario. 

• Iniciar un proceso de conocimiento y aceptación de sí mismo que posibilite la 

formación humana en las etapas sucesivas.  

• Iniciarse a la vida espiritual, litúrgica y a la oración personal y comunitaria. 

                                                             
471 RFIS 59.  
472 La etapa propedéutica tuvo su origen en OT 14, fue aconsejada por PDV 62, todavía en fase de 

estudio y experimentación, como etapa preparatoria al Seminario y así fue recogida por el PFSM de 

1996, n. 184-189. La Congregación para la Educación Católica hizo un análisis de la aplicación del 

propedéutico en 1998, considerándola como una gran ayuda para la formación. A partir de ahora la 

nueva RFIS exige su puesta en práctica como etapa obligatoria perteneciente a la formación inicial 

(cf. RFIS, Introducción, 3; 59, not. 93).   



108 
 

• Aproximarse a la realidad social, para saber situarse ante la misma y aprender 

a dialogar desde la identidad cristiana.  

• Iniciarse en alguna experiencia pastoral que no comporte responsabilidades 

directas, bien a través de alguna parroquia u otra mediación pastoral, con 

un presbítero del que puedan ir aprendiendo a través de su testimonio de 

vida sacerdotal. 

• Asumir y vivir con normalidad una adecuada disciplina de vida personal y 

comunitaria, realizando ciertas actividades normales de su edad, 

especialmente el ejercicio físico y el deporte. 

• Estar cercanos a experiencias marginales de la sociedad: enfermos, ancianos, 

pobres, etc.  

 

288. Respecto a la dimensión humana la etapa propedéutica ha de favorecer en el 

seminarista el conocimiento y la aceptación de sí mismo reconociendo sus 

cualidades y fortalezas, así como sus fragilidades y límites, mediante el examen 

introspectivo, la iniciación al acompañamiento formativo cultivando una creciente 

confianza con los formadores, la elaboración del proyecto personal de vida o el 

relato y revisión de la historia de la propia vida. La maduración humana en esta 

etapa implica a su vez la ruptura con eventuales malos hábitos adquiridos o formas 

de vida mundana previas al ingreso al Seminario, aprendiendo el valor de la 

disciplina, del orden, del silencio, del trabajo, haciendo incluso alguna experiencia 

laboral integrada en el ritmo formativo.  

 

289. En la dimensión espiritual es necesario introducir al seminarista en la vida de 

oración personal y comunitaria en sus diversas formas y métodos según la tradición 

orante de la Iglesia, especialmente en el sentido y rezo de la Liturgia de las Horas, 

en la importancia de la eucaristía diaria y de la confesión frecuente, o en sencillas 

prácticas devocionales (como el Ángelus, el Rosario, jaculatorias) que ayuden al 

seminarista a vivir en la presencia de Dios. Es conveniente una iniciación al método 

de la lectio divina para empezar a adquirir familiaridad con la Palabra. Puede 

ayudar –de acuerdo con los objetivos de esta etapa– el estudio y lectura orante de 

los relatos bíblicos sobre la vocación contrastándolos con la propia vida. Es 

importante también iniciarse en la práctica y aprecio de la dirección espiritual, así 

como en la lectura espiritual con una conveniente pedagogía y orientaciones 

prácticas. 

 

290. La formación intelectual en esta etapa, previa a los estudios eclesiásticos 

académicamente reglados, tiene importancia. Ofrece a los seminaristas un primer 

conocimiento de la fe cristiana que pueda servirles como base sólida para los 

estudios posteriores, habida cuenta de que no pocos candidatos ingresan al 

Seminario con una necesidad de conocer mejor la doctrina de la fe. Para ello es 

conveniente el estudio del Catecismo de la Iglesia Católica o de otras «materias 

propedéuticas» como la Introducción al Misterio de Cristo, a la historia de la 

salvación, a la lectura de la Sagrada Escritura o a los textos del Concilio Vaticano II 

y del Magisterio posterior. Esta formación ha de transmitir también los elementos 

esenciales para una comprensión del ministerio ordenado en el momento presente 

de la Iglesia mediante la presentación de los textos magisteriales más relevantes 



109 
 

sobre el tema, que ayudarán a los seminaristas en su clarificación vocacional
473

. Se 

les ha de ayudar también a adquirir un justo equilibrio entre lo humano-espiritual y 

lo cultural-intelectual. Finalmente, es una etapa oportuna para completar, si fuera 

conveniente, la formación cultural del seminarista
474

 y para adquirir antes de 

emprender los estudios eclesiásticos la formación humanística y científica que se 

requiere civilmente para comenzar los estudios superiores o universitarios en el 

Estado español
475

. 

 

291. A nivel pastoral, la propuesta formativa de esta etapa ha de introducir en una 

vivencia eclesial acentuando el conocimiento, afecto y comunión con el Obispo, 

el presbiterio y la propia Iglesia particular. Esto es actualmente más importante 

teniendo en cuenta que no pocas vocaciones provienen de diversos grupos y 

movimientos eclesiales o de otras Iglesias particulares que y por ello necesitan 

desarrollar vínculos más profundos con la realidad diocesana
476

. A esto puede 

servir la participación en actividades pastorales o en eventos diocesanos, la visita 

a arciprestazgos o parroquias de la diócesis, la realización de alguna experiencia 

pastoral pequeña sin responsabilidad directa. En esta etapa es conveniente que el 

seminarista conozca mejor, por contacto directo y testimonio vivo, la vida y el 

ministerio de los presbíteros diocesanos para que le ayude a consolidar su opción 

vocacional. 

  

292.  La etapa propedéutica debe iniciar también a la vida en comunidad dentro del 

Seminario, como marco y ambiente propicio para la formación, en la observancia 

del horario comunitario, en las relaciones grupales y de fraternidad, en el 

compartir, en la realización común de las actividades, incluido el deporte y el 

tiempo libre. La iniciación a la vida comunitaria es especialmente urgente por el 

perfil individualista y autorreferencial del hombre actual
477

. 

 

293. En esta etapa preparatoria conviene cultivar en los seminaristas el deseo de 

llevar a Cristo a todos los hombres, comenzando por los más cercanos (cf. Mt 

10,6), que caracteriza el impulso misionero, mediante la participación en 

experiencias de nueva evangelización, la cercanía a personas y situaciones en 

marginalidad o la revisión del propio testimonio evangélico de vida entre los 

suyos. El impulso misionero es un criterio de vida cristiana auténtica y de 

discernimiento vocacional. 

 

 

 

 

                                                             
473 Cf. RFIS 155-157.   
474

 Cf. RFIS 59. 
475 Cf. OT 13; CIC 234,2. En las circunstancias actuales han de haber concluido el Bachillerato y 

aprobar la Prueba de Acceso a la Universidad (PAU) o la prueba para mayores de 25, 40 y 45 años.  
476 Cf. RFIS 60,a. 
477 Cf. RFIS 60,b; Francisco, Discurso a la Plenaria de la Congregación para el Clero (3 de octubre 

de 2014): «se necesita estudiar bien el itinerario de una vocación. Examinar bien si él es del Señor, si 

ese hombre es sano, si ese hombre es equilibrado, si ese hombre es capaz de dar la vida, de 

evangelizar, si ese hombre es capaz de formar una familia y renunciar a ello para seguir a Jesús».  



110 
 

b) Etapa discipular (o de estudios filosóficos) 

 

294. Esta segunda etapa se ordena a la formación del seminarista como discípulo y 

misionero. Discípulo es aquel que ha sido llamado por el Señor a estar con Él (cf. 

Mc 3, 14), a seguirlo y a convertirse en misionero del Evangelio. Este permanecer 

con Cristo (cf. Jn 1,38-39; 15,5ss) implica un camino pedagógico-espiritual que 

transforma la existencia para ser testimonio de su amor en el mundo. La 

experiencia discipular, que dura toda la vida, requiere no obstante 

pedagógicamente una etapa específica durante la cual se invierten todas las 

energías posibles para arraigar al seminarista en el seguimiento de Cristo, 

escuchando su Palabra, conservándola en su corazón y poniéndola en práctica (cf. 

Lc 2,19.51; 8,21). Durante esta etapa formativa deberá tenerse un especial 

cuidado en la dimensión humana, en armonía con el crecimiento espiritual, 

ayudando al seminarista a madurar la decisión definitiva de seguir al Señor en el 

sacerdocio ministerial. 

 

295. El objetivo fundamental de esta etapa es objetivar y verificar la opción 

vocacional ya tomada en la etapa propedéutica, así como adquirir una conciencia 

crítica y constructiva de la realidad del hombre, del mundo, de Dios y, sobre todo, 

de sí mismo, en la perspectiva del seguimiento de Cristo, con el fin de poder 

consolidar su vida como discípulo suyo. Los seminaristas han de pasar de una 

visión predominantemente subjetiva e idealista a una más objetiva y realista, de 

sus propias motivaciones, actitudes y opciones, así como también de su 

concepción del ministerio presbiteral al que aspiran, a la asunción del ministerio 

en comunión con la Iglesia tal como hoy necesita el mundo. 

 

296. Junto a este objetivo fundamental de la etapa pueden señalarse, en orden a la 

elaboración de un itinerario o proyecto educativo, objetivos específicos como: 

• Promover la opción consciente y libre de su opción de seguimiento de Jesús en 

la vida discipular. 

• Propiciar un trabajo sistemático sobre la propia personalidad en orden a la 

vocación presbiteral. 

• Suscitar una experiencia práctica, gradual y sistemática de la vida espiritual, 

profundizando en los misterios de la fe y en las virtudes fundamentales de la vida 

cristiana. 

• Ir consolidando su opción por el celibato, la obediencia y la pobreza en 

perspectiva evangélica. 

• Adquirir una adecuada formación filosófica que le enseñe a pensar y le permita 

realizar los estudios teológicos con aprovechamiento. 

• Promover una visión crítica y creyente de la realidad. 

• Poner los medios adecuados para que comparta la fe a través de la actividad 

pastoral, sabiendo descubrir los signos de los tiempos y la huella de Dios en los 

acontecimientos de la vida, especialmente en la vida de los más pobres. 

• Profundizar en la vida comunitaria siendo hombre de comunión que aprenda a 

trabajar en equipo. 

• Asumir un compromiso eclesial y público a través del Rito de Admisión a las 

Sagradas Órdenes.  



111 
 

 

297. En la dimensión humana, la etapa discipular permite un trabajo sistemático 

sobre la personalidad del seminarista, ya que la carencia de una personalidad bien 

estructurada y equilibrada se constituye en un serio y objetivo impedimento para 

continuar la formación sacerdotal
478

. Con la ayuda de los formadores y de la 

comunidad el seminarista continuará el conocimiento y aceptación de sí mismo 

iniciados en la etapa propedéutica, aprendiendo a integrar serenamente, con el 

auxilio del Espíritu, la propia historia y la realidad personal –con sus cualidades y 

fragilidades– en la vida espiritual
479

. Para ello, «en algunos casos podría ser útil 

un específico acompañamiento psicológico»
480

 como un elemento enriquecedor 

en el proceso.  

 

298. Los seminaristas se habituarán a educar su carácter, crecerán en la fortaleza de 

ánimo y, en general, aprenderán las virtudes humanas, como «la lealtad, el 

respeto a la justicia, la fidelidad a la palabra dada, la amabilidad en el trato, la 

discreción y la caridad en las conversaciones»
481

, que harán de ellos un reflejo 

vivo de la humanidad de Cristo, «hombre perfecto», y un puente que una a los 

hombres con Dios. Para alcanzar la sólida maduración física, psicoafectiva y 

social que se exige al pastor, será de gran ayuda el ejercicio físico y el deporte, así 

como la educación para un estilo de vida sobrio y equilibrado
482

.   

 

299. Será contenido fundamental de esta etapa discipular la educación de la persona 

en la verdad del propio ser, en el uso de la libertad y en el dominio de sí, 

tendiendo a la superación de las diversas formas de individualismo, y al don 

sincero de sí que permite una generosa entrega a los demás
483

. Por ello, se han de 

cultivar, de un modo sistemático, actitudes y valores humanos que le permitan ir 

avanzando en el trato y en la comunicación con los demás. 

 

300. Respecto a la formación espiritual, el seminarista al comenzar esta etapa, y 

con la ayuda del director espiritual y de todos los medios que el Seminario le 

ofrece, irá interiorizando su experiencia de fe en el seguimiento de Jesucristo y 

aprendiendo a interpretar con criterios evangélicos la realidad que está viviendo. 

La educación en la fe debe incluir en esta etapa una iniciación sistemática a la 

lectura orante de la Palabra de Dios, especialmente mediante la lectio divina. Es 

recomendable el estudio y meditación de los pasajes evangélicos sobre el 

discipulado. A su vez es necesario ahondar durante este tiempo en la vivencia de 

los elementos característicos de la espiritualidad discipular común a todos los 

cristianos en la perspectiva propia de la vocación al ministerio apostólico y, en 

concreto, de la vivencia de los consejos evangélicos de pobreza, castidad y 

obediencia. «El celibato por el Reino (cf. Mt 19,12) debería ser entendido como 

un don a reconocer y verificar en la libertad, gozo, gratuidad y humildad, antes 

                                                             
478 Cf. RFIS, 63,a. 
479 Cf. RFIS 43,b.  
480 RFIS 63,b.  
481 OT 11. 
482 Cf. RFIS 63,b.  
483

 Cf. RFIS, 63,c. 



112 
 

de la admisión a las órdenes»
484

. Dentro de la espiritualidad mariana es 

conveniente profundizar en el misterio de María como discípula del Señor y mujer 

creyente. No debemos olvidar que la maduración humana es suscitada y 

favorecida por la acción de la gracia, que orienta el crecimiento de la vida 

espiritual. Esta última dispone al seminarista a vivir en la presencia de Dios, en 

una actitud orante y se funda en su relación personal con Cristo, que consolida la 

identidad discipular
485

. 

 

301. La etapa discipular viene a coincidir normalmente con los dos primeros años de 

los estudios eclesiásticos, que suelen dedicarse predominantemente a materias 

filosóficas. La dedicación a estos estudios ha de ser la tarea fundamental del 

seminarista en su formación intelectual y está muy en consonancia con la 

identidad de un discípulo en permanente aprendizaje en la escuela de la verdad. El 

estudio de la filosofía, ofreciendo un conocimiento más profundo de la persona, de 

su libertad y de sus relaciones con el mundo y con Dios, favorece un mejor 

conocimiento de sí mismo, dota de una base imprescindible para el estudio de la 

teología, ayuda a crecer en la humildad reconociendo los límites del propio 

pensamiento y, pastoralmente, permite iluminar los problemas de la vida
486

. 

Conviene cuidar también, la complementariedad adecuada de los temas de estudio, 

con el fin de combinar las asignaturas básicas, propiamente filosóficas, con algunos 

aspectos de las ciencias humanas y con otros temas que suponen, de modo 

explícito, la revelación cristiana y que puedan ayudar al equilibrio humano-

espiritual de los candidatos.  

 

302. En cuanto a la formación pastoral, ya que en la etapa discipular el seminarista 

trabaja sobre todo la estructura interna de su personalidad y la capacidad de 

relación con los demás, es recomendable que las experiencias pastorales, 

debidamente seleccionadas y revisadas, se orienten bien al conocimiento de la 

misión sociocaritativa de la Iglesia (Cáritas y mundo de la marginalidad, hospitales 

y atención a los enfermos, residencias y centros de mayores, Manos Unidas, trabajo 

con desplazados, emigrantes, víctimas de violencias de diverso tipo, centros 

penitenciarios…), o bien a la colaboración con seglares y consagrados dentro de la 

común misión discipular mediante la participación en grupos o actividades 

animados por ellos. La selección de estas experiencias ha de atender siempre a la 

formación del propio seminarista más que a la eficacia pastoral.  

 

303. En el desarrollo de esta etapa el seminarista potenciará el estilo de vida 

comunitario que comenzó en la etapa propedéutica, tomando cada vez más 

conciencia de que el Seminario es su comunidad de referencia, donde tienen que 

quedar bien asentadas las bases para un estilo de vida que habrá de vivir si llega a 

ser sacerdote. Por otro lado, la etapa discipular representa «un camino de 

transformación que implica a toda la comunidad. En ella, con la ayuda de los 

formadores y, en especial, del director espiritual, se propone un itinerario 

pedagógico que sostiene al candidato en su crecimiento, ayudándolo a tomar 

                                                             
484 DFSJ 100. 
485 Cf. RFIS 64. 
486

 Cf. RFIS 158; 164. 



113 
 

conciencia de la propia pobreza y, simultáneamente, de la necesidad de la gracia 

de Dios y de la corrección fraterna»
487

. 

 

304. Potenciar el impulso misionero del discípulo del Señor, de acuerdo con los 

objetivos de esta etapa, supone que el seminarista aprenda a reflexionar 

críticamente desde el Evangelio sobre la realidad actual y a auscultar los signos de 

los tiempos intuyendo los caminos que a través de ellos el Espíritu sigue abriendo a 

la misión, mediante la consulta de información rigurosa, el debate sobre temas 

sociales o eclesiales de actualidad o la participación en actividades destinadas al 

diálogo entre la fe y la cultura en sus múltiples expresiones. 

  

305. La duración de esta etapa, que no debe ser inferior a dos años, comprenderá el 

tiempo que se necesite para conseguir los objetivos educativos que le son propios y 

adquirir el adecuado conocimiento filosófico y de las ciencias humanas. Es 

necesario que esta etapa sea valorada y comprendida en su específica finalidad y no 

sea considerada como un simple paso obligado para acceder a los estudios 

teológicos
488

. Al finalizar esta etapa, el seminarista ha de haber alcanzado un perfil 

caracterizado por una libertad y una maduración interior adecuadas. Debería 

disponer de los instrumentos necesarios para iniciar, con serenidad y gozo, el 

camino que le llevará a una configuración con Cristo en la vocación al ministerio 

ordenado.  

 

306. Al terminar esta etapa, será posible celebrar el rito de Admisión del seminarista 

entre los candidatos a las Órdenes, cuando su propósito, avalado por las dotes 

requeridas, haya alcanzado una maduración suficiente y aquella docilidad, 

disponibilidad y humildad para poder decir al Señor ante la comunidad cristiana: 

«aquí estoy para hacer tu voluntad» (cf. Heb 10,5-10; Sal 40 [39],7-9; Lc 1,38) 

desde el convencimiento de que Él es el «lote de su heredad» (Sal 16 [15],5). Por 

su parte, la Iglesia, acogiendo el ofrecimiento del seminarista, lo escoge y lo llama 

públicamente, para que se prepare con más intensidad a recibir, en el futuro, la 

Sagrada Ordenación. Cuando se da una decisión responsable en el seminarista, el 

rito de Admisión representa para él una invitación a proseguir su formación en la 

configuración con Cristo Pastor, mediante el reconocimiento formal por parte de la 

Iglesia
489

. 

 

c) Etapa configuradora (o de estudios teológicos) 

 

307. En esta etapa es central el concepto de configuración con Cristo. «Desde el 

primer momento vocacional, como se ha dicho, toda la vida del presbítero es una 

formación continua: la propia del discípulo de Jesús, dócil a la acción del Espíritu 

Santo para el servicio de la Iglesia. La pedagogía de la formación inicial, durante 

los primeros años de Seminario, procuraba inducir al candidato a entrar en la 

sequela Christi; finalizada esta etapa, llamada discipular, la formación se 

concentra en el proceso de configuración del seminarista con Cristo, Pastor y 

                                                             
487 RFIS 65. 
488 Cf. RFIS 66. 
489

 Cf. RFIS 67. 



114 
 

Siervo, para que unido a Él, pueda hacer de la propia vida un don de sí para los 

demás»
490

.  

 

308. En esta etapa, por tanto, el seminarista tendrá como tarea fundamental de 

formación la asimilación e identificación con el ser y el ministerio del presbítero 

diocesano. El Proyecto educativo de cada Seminario introducirá aspectos 

metodológicos e itinerarios pedagógicos que contribuyan a la configuración 

decidida del seminarista con Cristo Cabeza y Pastor, Sacerdote, Siervo y Esposo. 

Como objetivos específicos, pueden señalarse los siguientes:  

• La unificación de todos los aspectos de la personalidad en la opción por el 

presbiterado. 

• La interiorización de la caridad pastoral como motivación fundamental de su vida. 

• La consolidación de la vivencia de los consejos evangélicos en la forma propia de la 

vocación presbiteral. 

• La elaboración de un proyecto de vida sacerdotal en diálogo con las necesidades 

pastorales y las características de la diócesis. 

• La asimilación de la Teología en una síntesis armónica que configura la fe y la vida 

del sacerdote. 

• La realización de experiencias pastorales –catequesis, liturgia, grupos, caridad…– 

con una limitada responsabilidad aún de animación o coordinación. 

• El asentamiento y la profundización en la vida comunitaria como sujeto activo. 

 

309. La formación humana en esta etapa se orienta a un grado de maduración que 

permita al seminarista una mayor y más completa integración de todos los aspectos 

de su personalidad en torno a la opción por el presbiterado. Se trata de ir 

preparando ya existencialmente la configuración con Cristo Pastor que recibirá 

sacramentalmente en la ordenación para que vaya marcando su identidad más 

profunda. La identificación con Cristo transfigura la personalidad del candidato 

penetrándola de la «forma» de Aquel a quien está llamado a representar y en cuya 

persona ha de actuar. Por eso, durante esta etapa el seminarista ha de tener mayor 

capacidad de asumir opciones personales y comunitarias estables, como parte de su 

proyecto sacerdotal. La vivencia personal y comunitaria de fe y, más en concreto, la 

identificación con Cristo debe contar ya con una estructura psicológica más 

asentada y con una mayor capacidad de adhesión y de compromiso personal y 

comunitario, con un marcado talante misionero. 

 

310. Esta etapa, que coincide con el estudio de la teología, se ordena de manera 

específica a la formación espiritual propia del presbítero, donde la conformación 

progresiva con Cristo hace  emerger en la vida del discípulo los sentimientos y las 

actitudes propias del Hijo de Dios y, a la vez, lo introduce en el aprendizaje de una 

vida presbiteral animada por el deseo y sostenida por la capacidad de ofrecerse a sí 

mismo en el cuidado pastoral del Pueblo de Dios, hasta el punto de poder decir 

como el Apóstol: «vivo, pero no soy yo el que vive, es Cristo quien vive en mí» (Gál 

2,20). Esta etapa facilita un arraigo gradual en la personalidad del Buen Pastor, que 

                                                             
490

 RFIS 68.  



115 
 

conoce a sus ovejas, entrega la vida por ellas y va a buscar a las que están fuera del 

redil (cf. Jn 10, 1-18)
491

. 

 

311. Por tanto, a nivel espiritual, se trata de una etapa exigente y comprometedora.  

«Dicha configuración exige entrar con profundidad en la contemplación de la 

Persona de Jesucristo, Hijo predilecto del Padre, enviado como Pastor del Pueblo 

de Dios. La práctica de la contemplación hace que la relación con Cristo sea más 

íntima y personal y, al mismo tiempo, favorece el conocimiento y la aceptación de 

la identidad presbiteral»
492

. Si en la etapa anterior se acentuaba el seguimiento de 

Jesús para el discipulado, ahora se subraya la contemplación del Buen Pastor para 

su imitación. 

  

312. La maduración espiritual ha de orientarse en esta etapa a una asimilación y una 

vivencia más profunda de los misterios fundamentales de fe y de la vida cristiana: 

la Trinidad divina, el Misterio Pascual de Cristo, la Iglesia, las virtudes cardinales y 

teologales, los consejos evangélicos en la forma de vida propia del pastor, etc. Esta 

maduración requiere una práctica constante y muy cuidada de la vida litúrgica y de 

la oración personal. También es necesaria la docilidad a la acción de Dios mediante 

los dones del Espíritu Santo, desde una perspectiva netamente presbiteral y 

misionera, junto a una gradual relectura de la propia historia personal, en la que se 

descubra el crecimiento de un perfil coherente de caridad pastoral que anima, forma 

y motiva la vida del presbítero
493

. A ello puede ayudar, entre otros medios, la 

práctica de la revisión de vida.  

 

313. Es el momento más apropiado para profundizar y formarse en la espiritualidad 

propia del presbítero diocesano, caracterizada por la entrega desinteresada a la 

circunscripción eclesiástica a la que pertenece y en la que ejercerá el ministerio 

como pastor y servidor de todos. Esta vinculación a la Iglesia local, que concierne 

específicamente al clero secular pero que incluye también a los presbíteros que 

ejercen el ministerio dentro de ella, significa adaptar el propio modo de sentir y de 

actuar, en comunión con el Obispo y los hermanos sacerdotes, por el bien de una 

porción del Pueblo de Dios y, en ella y desde ella, dejarse enriquecer por los 

múltiples carismas que el Espíritu va suscitando, permaneciendo abierto a la misión 

salvífica de la Iglesia universal
494

. 

 

314. Respecto a la formación intelectual, durante estos años –3 o 4 según los casos– 

se realizarán los estudios teológicos. Son años decisivos para lograr una síntesis 

teológica que ayude a los seminaristas a una profundización de la fe cristiana y a 

una progresiva asimilación de la identidad y compromisos del ministerio 

presbiteral. El estudio de la Teología les ofrecerá también un sólido fundamento 

para ir adquiriendo una vivencia de fe más personalizada y una espiritualidad 

específicamente sacerdotal. El compromiso especial que caracteriza la 

configuración con Cristo Siervo, Pastor, Sacerdote y Cabeza, se verá enriquecido 

                                                             
491 Cf. RFIS 69,a.  
492 RFIS 68,b. 
493 Cf. RFIS 69. 
494

 Cf. RFIS 71. 



116 
 

por los estudios teológicos, sin que estos agoten su contenido. Se deberá garantizar 

una fecunda y armónica interacción entre maduración humana y espiritual, y entre 

vida de oración y aprendizaje teológico
495

. 

 

315. En la etapa configuradora es conveniente que las experiencias pastorales estén 

centradas en la vida parroquial ya que, en la parroquia, «comunidad de 

comunidades»
496

, se concentra en síntesis la riqueza del misterio de la Iglesia y de 

la misión del presbítero en un lugar concreto. La parroquia elegida debe ser 

representativa de la realidad diocesana para que el seminarista pueda profundizar en 

el conocimiento práctico y en la comunión afectiva con su Iglesia particular. Los 

compromisos pastorales adquiridos por el seminarista han de ser limitados, 

acentuando sobre todo el aprendizaje a partir de la experiencia y el testimonio del 

sacerdote con el que se le envía y que asume la responsabilidad de colaborar en su 

formación. 

   

316. Integrados en la comunidad, los seminaristas intentarán establecer un sano 

equilibrio entre su vida personal y su participación comunitaria. En esta fase, el 

seminarista descubrirá que sólo puede ser animador y creador de comunidad quien 

vive una seria experiencia comunitaria. Igualmente es propio de esta etapa el 

cultivo de la dimensión misionera de la fe y de la vocación presbiteral
497

. Por eso, 

es recomendable que el candidato pueda realizar alguna experiencia pastoral en 

territorios de misión, debidamente preparada, acompañada y revisada. 

 

317. Durante estos años, en el momento que se considere oportuno, merece especial 

atención la celebración de los ritos por los que se confieren los ministerios de 

Lector y Acólito
498

. Su valor significativo y su eficacia pedagógica dependerán de 

una adecuada preparación y, después, del ejercicio de dichos ministerios. Ambos 

ministerios, junto con una conveniente preparación espiritual, facilitarán una 

vivencia más intensa de las exigencias de la etapa configuradora, dentro de la cual 

es oportuno ofrecer a los lectores y acólitos ámbitos concretos para ejercerlos, no 

sólo en la liturgia, sino también en la catequesis, la evangelización y el servicio al 

prójimo
499

: 

• El ministerio de Lector, debidamente relacionado con el estudio de la Sagrada 

Escritura y con las actividades pastorales de carácter catequético, dispone para el 

futuro ministerio pastoral de la Palabra. 

• El ministerio de Acólito, tan estrechamente ligado, no sólo al Cuerpo eucarístico de 

Cristo, centro de todo el culto y de la vida sacramental, sino también al Cuerpo 

eclesial de Cristo, que se significa y se construye de un modo eminente en la 

comunidad litúrgica y que se extiende a todo el Cuerpo universal de la Iglesia
500

. 

 

                                                             
495 Cf. RFIS 70. 
496 EG 28.  
497 Cf. CIC 256; 257; 258. 
498 Cf. CIC 1035,1. 
499 Cf. RFIS 72,a-b. 
500 Cf. MQ 5 y 6. Ver también las homilías propuestas para los ritos de Institución de Lectores y de 

Acólitos y los Directorios sobre ambos ministerios publicados por el Secretariado de la Comisión 

Episcopal de Liturgia. 



117 
 

318. Un acompañamiento adecuado, en el transcurso de un proceso de 

discernimiento serio, podría evidenciar en esta etapa que la llamada que un joven 

pensaba haber recibido, aunque haya sido reconocida durante la etapa anterior, no 

sea en realidad una vocación al sacerdocio ministerial, o no haya sido 

adecuadamente cultivada. En tal caso, por propia iniciativa o después de una 

intervención autorizada de los formadores, el seminarista deberá interrumpir el 

camino formativo hacia la ordenación presbiteral
501

. 

 

319. La etapa configuradora se orienta hacia la recepción de las Sagradas Órdenes. Al 

final de esta etapa o durante la siguiente, si es considerado idóneo a juicio del 

Obispo, habiendo escuchado a los formadores, el seminarista solicitará y recibirá la 

ordenación de diácono. Esto le otorga la condición de clérigo, con los 

correspondientes deberes y derechos, y será incardinado en la Iglesia particular, o 

en una prelatura personal, un instituto de vida consagrada, o en una asociación 

sacerdotal
502

. 

 

d) Etapa pastoral (o de síntesis vocacional) 

 

320. La última etapa de la formación inicial incluye el período entre el fin de la 

estancia en el Seminario y la ordenación presbiteral, pasando a través de la 

recepción del diaconado. Esta etapa se centra principalmente en la experiencia 

práctica del ministerio, y la recepción de las Sagradas Órdenes.  

 

321. El objetivo fundamental de esta etapa es doble: por un lado, la inserción en la 

vida pastoral mediante una gradual asunción de responsabilidades, con espíritu de 

servicio; por otro, una adecuada preparación mediante un acompañamiento 

específico con vistas al presbiterado
503

. Se trata de que el candidato realice una 

síntesis personal entre los objetivos adquiridos en la etapa discipular y 

configuradora dentro de la inserción progresiva en el ejercicio de la acción pastoral 

correspondiente a su vocación presbiteral. Es el momento para verificar el camino 

formativo realizado en sentido experiencial y comunitario
504

. 

 

322. Esta última etapa es necesaria para que, tanto el interesado como los 

responsables de la Iglesia diocesana, puedan comprobar definitivamente, de un 

modo concreto y práctico, que el candidato posee la maduración requerida para 

asumir las responsabilidades propias del ministerio presbiteral. Sin embargo, la 

duración de esta etapa y el contenido de cada uno de los pasos dentro de ella 

pueden variar según la edad y el proceso de maduración personal de cada 

candidato. En todo caso, su incorporación progresiva al presbiterio diocesano y su 

participación creciente en las tareas pastorales, hasta llegar a una dedicación 

exclusiva, requiere un período de transición prolongado y bien programado que 

debe cuidarse con sumo esmero y en el que se han de tener en cuenta los siguientes 

aspectos: 

                                                             
501 Cf. RFIS 72,c. 
502 Cf. RFIS 73; CIC 265. 
503 Cf. RFIS 74.  
504

 DFSJ 164. 



118 
 

• El sacerdote que va a acompañar al futuro presbítero en esta 

experiencia.  

• La comunidad a la que va a ser enviado. 

• Una vida espiritual seria desde la realidad que le toca vivir.  

• Una síntesis fe-vida, reflexión-acción, oración-contemplación, que le 

permita discernir los signos de los tiempos, a través de los acontecimientos 

concretos donde el Señor va dejando su huella, de manera especial, en los 

pobres. 

• Una capacidad de relación humana que le favorezca la escucha, la 

acogida y el querer a la gente, para que vaya aprendiendo, a ser hombre de 

comunión, de diálogo con el mundo y puente entre Dios y su pueblo. 

• Una iniciación al discernimiento pastoral en el contexto de la 

inserción en una comunidad cristiana. 

 

323. Como objetivos concretos de esta etapa pastoral pueden señalarse, entre otros, los 

siguientes: 

• La maduración personal mediante responsabilidades pastorales crecientes. 

• El cultivo de la espiritualidad específica del presbítero diocesano. 

• La profundización en el estudio de la teología del ministerio ordenado y de la 

acción pastoral, así como la asimilación de la teoría y técnica de las acciones 

pastorales. 

• La preparación para la formación permanente en la vida sacerdotal, encontrando 

en el presbiterio los medios fundamentales para su continuo crecimiento.  

• La realización de acciones pastorales, cuidando la disponibilidad, la humildad, el 

servicio y la actitud de colaboración con presbíteros, laicos y religiosos en la 

misión pastoral. 

• La experiencia comunitaria orientada a la vida y ministerio en común con otros 

presbíteros dentro del presbiterio diocesano y a la preparación de quien ha de ser 

animador y constructor de comunidad.  

• La profundización teológica y espiritual en el Ritual de Órdenes. 

• Aprender a entregar la vida, en todo momento y de forma definitiva, al servicio 

del pueblo de Dios y de la sociedad, con plena conciencia de que su sacerdocio 

ministerial está al servicio del sacerdocio común de los fieles. 

 

324. La maduración humana del que será ordenado próximamente presbítero 

implica, en esta etapa, la asunción de responsabilidades cada vez mayores en las 

comunidades y grupos donde trabaja pastoralmente. Además de quedar enriquecido 

por el contraste con otros agentes de pastoral, presbíteros y laicos, irá avanzando en 

la disposición para afrontar las dificultades y conflictos que surgen en el ejercicio de 

las responsabilidades pastorales. Es necesario, a su vez, que el futuro presbítero vaya 

adquiriendo un orden de vida en medio del ejercicio del ministerio pastoral, 

armonizando equilibradamente los tiempos de oración, descanso y estudio con las 

múltiples tareas pastorales, evitando caer en el activismo. 

 

325. Para enraizarse en la espiritualidad específica del presbítero diocesano será 

necesario que el candidato vaya descubriendo en esta etapa que es en el mismo 

ejercicio del ministerio, que incluye necesariamente la oración personal y por el 



119 
 

pueblo a él confiado, donde va a encontrar la fuente singular de su santificación, el 

alimento de la propia vida cristiana y el impulso para crecer espiritualmente en 

permanente conversión y misión. 

 

326. La formación intelectual propia de esta etapa se ordena a completar los 

estudios anteriores con materias específicamente pastorales o «materias 

ministeriales»
505

 y con una reflexión metódica sobre la propia acción pastoral, sobre 

los objetivos pastorales de la diócesis y sobre los programas y materiales que en ella 

se utilicen. Igualmente, puede completarse el estudio sobre la realidad 

evangelizadora y pastoral de otras iglesias en estado de misión. Es el momento 

también de descubrir la importancia que tiene el mantenerse en una actitud constante 

de estudio y de aprender a elaborar un plan personal de formación permanente
506

. 

 

327. Cuando los estudios eclesiásticos se realizan en una Facultad Teológica 

programados en el quinquenio institucional, el comienzo de esta etapa puede muy 

bien coincidir con el inicio del curso sexto o «Año de Pastoral» previsto en la 

Constitución Apostólica Veritatis Gaudium
507

, y obligatorio, en este caso, para 

completar el sexenio canónicamente requerido
508

. En los Seminarios donde los 

estudios filosófico-teológicos se extienden a lo largo de un sexenio, esta etapa podría 

comenzar, bien al comienzo, bien al final del sexto curso. Durante esta etapa, si se 

viera conveniente a juicio del Obispo o del equipo formador, también podrían 

realizarse ulteriores estudios de especialización, aunque es recomendable que se 

combinen con alguna otra experiencia pastoral. 

 

328. La formación pastoral teórica y práctica es el acento específico de esta etapa. 

Participando en un equipo pastoral que programa, realiza y evalúa sus actividades en 

común, el futuro presbítero, especialmente a partir de su ordenación diaconal, irá 

asumiendo responsabilidades crecientes de animación, de evangelización y de 

coordinación de distintos grupos cristianos. En esta inserción pastoral conviene 

elegir cuidadosamente a los sacerdotes a quienes se encomiende el acompañamiento 

de los candidatos. Puede ser una etapa oportuna para conocer más profundamente e 

implicarse –en discernimiento con los formadores según las inquietudes personales y 

necesidades de la diócesis– en algún sector de pastoral especializada aprendiendo a 

integrarlo en una pastoral de conjunto.   

 

329. Es muy conveniente que la experiencia comunitaria del seminarista durante 

esta etapa bien sea en la comunidad del Seminario, bien con sacerdotes en parroquias 

o residencias sacerdotales, esté orientada a forjar en él actitudes que faciliten y 

promuevan la vida en común, donde fuese posible, y las reuniones frecuentes con 

presbíteros
509

, potenciando el aprendizaje del trabajo pastoral en equipo y en 

comunión con laicos y religiosos. De igual manera, el futuro presbítero ha de ir 

                                                             
505 Cf. RFIS 176-184 y lo dicho sobre estas materias en el apéndice I de este Plan de formación 

dedicado a la «Organización de los estudios».  
506 Cf.  OT 22; RFIS 56,b; 79. 
507Cf. VG art. 76,2. 
508Cf. CIC 250. 
509

 Cf. PO 8. 



120 
 

aprendiendo a integrar en su vida positivamente la soledad como ámbito para el 

crecimiento en la vida interior y para un mejor servicio pastoral
510

. 

 

330. La ordenación de diácono es un elemento clave dentro de la etapa pastoral. El 

significado y las implicaciones del sacramento del diaconado habrán de ser, 

naturalmente, objeto de una detenida y profunda reflexión por parte del candidato
511

. 

El momento más oportuno para la ordenación dependerá del planteamiento general 

de la etapa pastoral en cada diócesis y, sobre todo, de la maduración y de las 

actitudes personales del candidato. La duración del ministerio diaconal debe ser, 

como mínimo, de seis meses, pero puede prolongarse más tiempo antes de la 

ordenación de presbítero, habida cuenta de las circunstancias de la Iglesia local y de 

la persona del diácono
512

. En esta etapa el candidato es invitado a declarar, de modo 

libre, consciente y definitivo, la propia voluntad de ser presbítero, después de haber 

recibido la ordenación diaconal
513

. 

 

331. Siendo esta etapa pastoral parte integrante de la formación del futuro pastor, 

corresponde a los formadores del Seminario tomar parte en su planificación, 

desarrollo y evaluación. Dadas, por otro lado, las implicaciones de esta etapa en la 

organización y en la acción pastoral de la diócesis, resultará necesario que la Vicaría 

General o la de Pastoral, en conexión con los distintos organismos diocesanos, asuma 

también su responsabilidad en la planificación y en la evaluación de esta fase, muy 

especialmente a partir de la ordenación diaconal. Por su parte, y como conclusión del 

ciclo formativo inicial en el Seminario, los formadores deben ayudar al candidato a 

aceptar con docilidad la decisión que el Obispo tome sobre él y a prepararse 

intensamente, sobre todo a nivel espiritual y orante, para recibir la ordenación tanto 

diaconal como presbiteral intensificando su relación con el Señor, meditando los 

textos litúrgicos del sacramento del Orden y contemplando figuras sacerdotales 

ejemplares. La preparación de la propia familia y de la comunidad parroquial de 

origen o donde ejerce la etapa pastoral puede serle también de gran ayuda
514

.  

 

332. «A partir de la ordenación presbiteral, el proceso formativo prosigue dentro 

de la familia del presbiterio. Es competencia del Obispo, ayudado por sus 

colaboradores, introducir a los nuevos presbíteros en las dinámicas propias de la 

formación permanente»
515

.  

 

4. En discernimiento vocacional constante. Evaluaciones periódicas y escrutinios 

 

333. Ya que la formación sacerdotal es un proceso gradual por etapas exige en todo 

su itinerario un constante discernimiento vocacional cuya finalidad es descubrir la 

voluntad de Dios con respecto a la vocación del candidato. Para hacer este 

discernimiento es preciso comprobar que el aspirante ha conseguido los objetivos de 

                                                             
510 Cf. PDV 74,j.  
511 Cf. CIC 1039. 
512 Cf. CIC 1031,1; 1032,2. 
513 Cf. RFIS 74. 
514 Cf. RFIS 77-78. 
515

 RFIS 79. 



121 
 

cada etapa formativa, posee las aptitudes humanas, morales, intelectuales, 

espirituales y pastorales adecuadas y goza de recta intención y libre voluntad para 

dedicarse al ministerio presbiteral
516

.  

 

334. Esto se ha de llevar a cabo a través de evaluaciones periódicas, al menos 

anuales, que los formadores han de realizar por escrito, dando particular importancia 

a la conclusión de las distintas etapas. Conviene considerar con atención los 

progresos efectivamente conseguidos en la maduración integral. La ordenación 

sacramental debe representar la culminación de un camino espiritual verdaderamente 

cumplido que, de modo gradual, ha de ayudar al seminarista a adquirir conciencia de 

la llamada recibida y de las características propias de la identidad presbiteral, 

permitiéndole desarrollar una actitud formativa que permanecerá a lo largo de su 

vida
517

. 

 

335. Entre estas evaluaciones destacan los escrutinios. Se denomina «escrutinio» al 

acto de discernimiento de la idoneidad de un candidato, que debe realizarse en cinco 

momentos, a lo largo del itinerario de la formación sacerdotal: la admisión entre los 

candidatos a las Órdenes, la institución en el ministerio de lector, la institución en el 

ministerio de acólito, el diaconado y el presbiterado. Estos escrutinios implican el 

reconocimiento oficial de la idoneidad vocacional de un candidato por parte de 

quienes han sido designados para ello en nombre de la Iglesia
518

.  

 

336. Es muy conveniente la revisión y actualización de los cuestionarios de los 

escrutinios de manera que se adapten mejor a la realidad de los candidatos y 

presenten de un modo claro los indicadores objetivos que hay que evaluar en cada 

momento del itinerario formativo, particularmente los que son significativos en el 

ámbito de la comunidad diocesana. 

 

337. En la evaluación del candidato se ha de proceder con objetividad y firmeza. No 

basta la ausencia de impedimentos o razones negativas; se requiere sobre todo apoyar 

el juicio de idoneidad «sobre la base de poseer certeza moral fundada en 

argumentos positivos». Para ello, los escrutinios deben formularse también en esta 

clave positiva. De modo que una duda prolongada durante años sobre la idoneidad de 

un candidato puede ser sin más un criterio suficiente para que los formadores tomen 

la decisión de disuadirle de seguir adelante
519

.  

 

 

 

                                                             
516 Cf. OT 6. 
517 Cf. RFIS 58. 
518 RFIS 203: «Los escrutinios tienen por finalidad verificar las cualidades y condiciones personales 

de un candidato en cada uno de los momentos referidos del itinerario formativo. Por tanto, deben ser 

redactados por escrito y contener una evaluación bien argumentada, positiva o negativa, respecto al 

camino recorrido hasta ese momento». 
519 Sobre los documentos que han de conformar el expediente de cada escrutinio, a quiénes han de 

solicitarse informes – incluyendo la conveniencia de pedirlos también a algunas mujeres que conozcan 

al candidato–, los elementos a ser considerados de modo particular y los requisitos necesarios para la 

recepción de las Órdenes así como aquellos que pueden ser dispensados, cf. RFIS 205-210.
 



122 
 

 

5. Períodos especiales en la formación inicial 

 

a) Períodos de vacaciones 

 

338. Los períodos de vacaciones académicas, con su ritmo peculiar, forman parte del 

proceso de formación de los seminaristas. Conviene, por tanto, que sean debidamente 

programadas y revisadas tanto en el plano personal como en el comunitario. En este 

tiempo, los párrocos han de estar atentos a los seminaristas de su parroquia, 

colaborando con el Seminario y en sintonía con sus líneas educativas. 

 

339. En la época de vacaciones, además del descanso necesario, tienen cabida 

algunas ocupaciones y experiencias que difícilmente pueden realizarse con suficiente 

amplitud durante los meses del curso académico. La convivencia con la propia 

familia, la integración más prolongada en las comunidades parroquiales, la 

experiencia de oración y ejercicios espirituales más prolongados, el acercamiento 

práctico a la realidad de la Iglesia diocesana y universal, la participación en algún 

curso formativo de verano, el contacto más directo con la naturaleza, con los 

hombres y el mundo de hoy, alguna experiencia de trabajo, el cultivo de actividades 

artísticas y de aficiones pueden ofrecer al seminarista en este tiempo oportunidades 

nuevas y valiosas de enriquecimiento personal, de aprendizaje para administrar el 

tiempo libre y de maduración cristiana y pastoral.  

 

340. Las vacaciones son también una buena coyuntura para que, tanto el seminarista 

como los formadores, verifiquen la asimilación del proceso formativo: la solidez de 

sus criterios, la maduración vocacional, la progresiva madurez afectiva, el 

enraizamiento en los valores y en los hábitos cristianos, y la firmeza en sus 

convicciones vocacionales
520

. 

 

b) Las interrupciones 

 

341. Bien por iniciativa del propio seminarista, por indicación de sus formadores o 

por decisión del obispo, puede ser oportuno en algunas ocasiones que el seminarista 

interrumpa la convivencia comunitaria del Seminario o los estudios eclesiásticos, o 

ambas cosas a la vez
521

. En cualquier caso, si se trata de una interrupción temporal, 

sigue siendo miembro de la comunidad y sobre sus formadores recae la 

responsabilidad de acompañarle en la nueva situación, manteniendo con él contacto 

habitual. 

 

342. Las interrupciones motivadas por razones de indecisión vocacional o de 

inmadurez personal pueden razonablemente producirse en distintos momentos del 

proceso de formación. Sin embargo, este tipo de interrupciones, recomendables en 

los primeros años, tendrán menos sentido en la medida en que el seminarista va 

avanzando hacia el final del proceso. Atrasar o prolongar excesivamente la 

                                                             
520 Cf. OT 21; CIC 258. 
521

Cf. CIC 234, 2. 



123 
 

interrupción puede conducir a un estado de indecisión crónica, perjudicial para la 

maduración personal y que difícilmente desemboca en un recto esclarecimiento de la 

opción vocacional.  

 

343. Para conseguir los objetivos pretendidos con la interrupción, es necesario que 

estos queden claramente identificados en cada caso desde el principio. Debe definirse 

desde el principio la duración de esta experiencia y el modo más adecuado de 

realizarla (dedicación preferente a una determinada labor –estudio universitario, 

trabajo civil, actividades pastorales o misioneras, servicios sociales, experiencia 

monástica– o combinación proporcional de elementos variados), estableciendo un 

adecuado acompañamiento y momentos de evaluación periódica con los formadores. 

 

344. Si las interrupciones son motivadas por razones ajenas a la voluntad del 

seminarista –salud, necesidades familiares, etc– será preciso acomodarse a dichas 

circunstancias con sentido realista y providencial. En todo caso, tanto el seminarista 

como la comunidad de Seminario deberán esforzarse para que la nueva situación 

contribuya positivamente al proceso de formación integral. 

 

6. Situaciones y casos especiales 

 

345. Cuando las circunstancias lo aconsejen, en casos determinados y a juicio del 

obispo, podrán admitirse excepciones a la norma general sobre la formación 

humanística y científica que se requiere para emprender los estudios eclesiásticos. 

Los Seminarios que envían sus alumnos a las Facultades de Teología –o Centros 

afiliados– estudiarán con ellas la posibilidad de que sean admitidos en sus aulas con 

carácter de alumnos extraordinarios (en un régimen llamado normalmente «curso 

seminarístico»).  

 

346. Actualmente nos encontramos, cada vez más, con adultos que se sienten 

llamados al ministerio sacerdotal. Si después de un proceso serio y profundo de 

acompañamiento y discernimiento el equipo de formadores del Seminario considera 

que realmente deben incorporarse al mismo, estos candidatos deberán seguir el 

itinerario formativo descrito en este Plan de formación acomodado a su edad y 

experiencia
522

. Entre ellos, los que no hayan realizado los estudios normalmente 

requeridos, si son mayores de veinticinco años, procurarán prepararse para superar el 

examen de acceso a la Universidad previsto para estos casos.
523

 

 

347. El canon 235 § 2 permite que, por motivos graves, algún seminarista resida fuera 

de la comunidad educativa del Seminario. Si se diera esta rarísima excepción, el 

obispo diocesano ha de encomendarlo a un sacerdote idóneo que se responsabilice de 

su formación y que esté en coordinación con el equipo de formadores para unificar 

criterios y garantizar su relación con la comunidad del Seminario. 

 

348. Cuando los seminaristas de una diócesis realizan su proceso formativo 

integrándose en la comunidad de un Seminario distinto al suyo o en un Seminario 

                                                             
522 Ver lo dicho sobre las vocaciones de adultos en el cap. II.3 de este Plan de formación.  
523

 Cf. VA I, 11; II, a.9. 



124 
 

interdiocesano fuera de los límites geográficos de su diócesis, debe ponerse sumo 

interés para que mantengan habitualmente una vinculación real y estrecha con el 

obispo, con el presbiterio y con la realidad de la Iglesia local a la que pertenecen y a 

cuyo servicio serán un día ordenados. El obispo y los formadores arbitrarán los 

medios más adecuados para que los seminaristas cultiven el espíritu diocesano y para 

proporcionales fórmulas viables de comunicación, conocimiento directo y trato 

pastoral con su comunidad diocesana.  

 

349. Como norma general, los que se sienten llamados al ministerio presbiteral deben 

ingresar, continuar y completar su formación en el Seminario Mayor de la Diócesis o 

en la Provincia eclesiástica a cuyo servicio desean dedicarse. Han de evitarse, por 

tanto, los traslados de un Seminario a otro sin causas justificadas. En todo caso, los 

obispos de ambas diócesis deben conocer las causas y las motivaciones personales de 

los posibles cambios, siempre que la iniciativa proceda del que solicita el ingreso. Si 

un obispo envía a un seminarista a otro centro de formación distinto del propio 

Seminario diocesano, confía a los formadores de ese centro su formación gradual e 

integral. Estos mantendrán con el obispo los contactos necesarios.  

 

7. Abandono y expulsión del Seminario 

 

350. Un seminarista puede ser expulsado del Seminario cuando por razones fundadas, 

que pueden ser detalladas en el reglamento del mismo, el equipo formador lo 

considere oportuno, tras haber consultado al Obispo. Tanto en la expulsión como en 

el abandono voluntario del proceso formativo se considera necesario que el 

responsable de la formación elabore un informe que describa el acompañamiento que 

se ha realizado, evalúe la idoneidad del candidato y describa los motivos de la salida. 

La elaboración de este tipo de documentos se considera cada vez más necesaria, dado 

que no es infrecuente que un candidato vuelva a solicitar el ingreso en el mismo o en 

otro Seminario después de un tiempo. Este informe gozará de la debida protección de 

la confidencialidad según la legislación
524

. 

 

II. LA FORMACIÓN PERMANENTE 

 

351. La ordenación sacerdotal marca el inicio de la formación permanente. A partir 

de ahora «el proceso formativo prosigue dentro de la familia del presbiterio»
525

.  

 

1. Sentido y necesidad de la formación permanente 

 

352. La expresión formación permanente se inspira en la promesa divina: «os daré 

pastores, según mi corazón» (Jer 3, 15). Es el modo de vivir el discipulado como 

presbíteros. Así lo expresa el papa Francisco: «La formación sacerdotal es una 

experiencia discipular, que acerca a Cristo y permite conformarse siempre más a 

Él. Justamente por esto, no es una tarea terminada, porque los sacerdotes no dejan 

nunca de ser discípulos de Jesús, de seguirlo. Por lo tanto, la formación en cuanto 

                                                             
524 Cf. RFIS 197. 
525

 RFIS 79,b.  



125 
 

discipulado acompaña a toda la vida del ministerio ordenado e integralmente a 

toda su persona, intelectual, humana y espiritualmente»
526

. 

 

353. «La formación permanente procura garantizar la fidelidad al ministerio 

sacerdotal, en un camino de continua conversión, para reavivar el don recibido 

con la ordenación. Tal recorrido constituye la continuación natural del proceso de 

construcción de la identidad presbiteral, iniciado en el Seminario y realizado 

sacramentalmente en la ordenación sacerdotal, con vistas a un servicio pastoral 

que la hace madurar de manera progresiva con el tiempo»
527

. 

 

354. «La formación permanente es una exigencia intrínseca del don y del ministerio 

sacramental recibido, por lo que es necesaria en todo tiempo»
528

. Se fundamenta 

en la integración del dinamismo sacramental y la disposición humana del sacerdote. 

Este se percibe así «haciéndose» día a día, como hombre y como presbítero
529

. A 

esta situación existencial, abierta y dinámica, San Juan Pablo II la llama «vocación 

en el sacerdocio»
530

.  

 

355. La naturaleza de la formación permanente pone de manifiesto que el sacerdocio 

es una realidad viva y dinámica. Es un proceso continuo de crecimiento integral 

que incluye todas las dimensiones del sacerdote: humana, espiritual, intelectual y 

pastoral
531

. Por tanto, la formación permanente no puede reducirse a algo 

extraordinario (en momentos puntuales la vida del presbítero) ni temporal (en 

algunas etapas de la existencia presbiteral) ni parcial (limitándose a una simple 

actualización de la formación teológica o pastoral adquirida en el Seminario).  

 

356. La integralidad de la formación permanente nos permite distinguir niveles, 

diferenciar dimensiones, diversificar servicios, facilitando un proceso de 

maduración continua, personal y ministerial
532

. Sus objetivos son múltiples y están 

orientados a renovar la vocación sacerdotal, fortaleciendo la vida espiritual y la 

mística presbiteral, teniendo en cuenta que el presbiterio es el ámbito en que se 

encuentran los medios fundamentales para la formación permanente. Comprende el 

cultivo de la fe, la caridad pastoral, las virtudes teologales, la maduración humana y 

la profundización teológica y pastoral.  

 

 

357. El alma de la formación permanente es la caridad pastoral comunicada por 

el sacramento
533

. Cultivarla es un acto de amor al pueblo de Dios. La formación 

permanente es un derecho de los sacerdotes, pero también del Pueblo de Dios. El 

ejercicio del ministerio une al sacerdote de forma radical a la comunidad a la que 

                                                             
526 Francisco, Discurso a la Plenaria de la Congregación para el Clero (3 de octubre de 2014). Cf. 

RFIS 80. 
527 RFIS 81. Cf. 2 Tim 2,6; 1 Tim 4,14.  
528 PDV 70. 
529 Cf. SDD, p. 6. 
530 Ibíd. 
531 Cf. PDV 71. 
532 Cf. SDD, p. 5.  
533

 PDV 70; RFIS 80,b. 



126 
 

nutre con la Palabra, los Sacramentos y el servicio de la caridad
534

. La caridad 

pastoral suscita en el presbítero un doble dinamismo: ahondamiento en los 

misterios de Cristo y de su Iglesia, y un mejor conocimiento de la comunidad 

concreta, en la que se experimenta como servidor y hombre de comunión, para así 

poder llevar adelante, con eficacia, su ministerio pastoral con renovado impulso 

misionero. 

 

358. El primer y principal responsable de la formación permanente es cada 

presbítero
535

 pero no aisladamente, porque la fraternidad sacramental que lo liga al 

presbiterio le hace corresponsable de la formación de sus hermanos. Así lo destaca 

la Ratio Fundamentalis cuando explicita que «el camino discipular exige un 

continuo crecimiento en la caridad, síntesis de la “perfección sacerdotal”, pero 

esto no puede realizarse aisladamente, porque los presbíteros forman un único 

presbiterio, cuya unidad es constituida por “particulares vínculos de caridad 

apostólica, de ministerio y de fraternidad” … La “íntima fraternidad sacramental” 

de los presbíteros es la primera manifestación de la caridad, y también el primer 

espacio en el cual esta puede desarrollarse»
536

. Por eso, el primer ámbito en el que 

se desarrolla la formación permanente es la fraternidad presbiteral
537

. 

 

359. Es deseable que se promueva en cada diócesis una «pastoral sacerdotal», de la 

que los propios sacerdotes sean los destinatarios, para ayudarles en su vida y 

ministerio, mediante un presbítero o un grupo de presbíteros, formados de manera 

específica y oficialmente encargados por el Obispo de favorecer este servicio a sus 

hermanos sacerdotes, donde se sientan escuchados, acompañados, apoyados, 

alentados y, si fuera el caso, fraternalmente corregidos, teniendo en consideración 

la edad y las circunstancias particulares de cada hermano
538

. La formación 

permanente debe ser concreta, en cuanto encarnada en la realidad presbiteral, de 

modo que todos los sacerdotes puedan asumirla efectivamente en su etapa 

ministerial y situación existencial. 

 

2. Etapas de la vida del presbítero en formación permanente 

 

a) Los primeros años de vida presbiteral: los sacerdotes jóvenes 

 

360. Los años que siguen a la ordenación presbiteral comprenden la primera etapa de 

este camino y la más decisiva para el futuro
539

, pues en esta etapa se establecen las 

estructuras y dinamismos que funcionarán en el futuro. En este período, el joven 

sacerdote, mientras ejerce el ministerio, se encuentra con la realidad pastoral 

concreta y está llamado a unir ilusión y pasión con la aceptación de los límites e 

interrogantes que proceden de la propia realidad.   

 

                                                             
534 Cf. PDV 70. 
535 Cf. PDV 79.  
536 RFIS 87. 
537 RFIS 82. 
538 Cf. DMVP 108. 
539

 Cf. DMVP 93. 



127 
 

361. El objetivo principal de esta etapa es que presbítero recientemente ordenado 

comprenda y viva con mayor profundidad el don y la riqueza del ministerio recibido, 

desarrollando sus aptitudes y potencialidades ministeriales e insertándose de una 

manera convencida y responsablemente activa en el presbiterio diocesano
540

. 

 

362. Entre los medios a cuidar para alcanzar dicho objetivo se pueden señalar: 

• aprender, desde el ejercicio del ministerio, a ordenar la vida y la tarea, a 

potenciar las capacidades propias y a integrar las limitaciones personales, logros o 

fracasos con serenidad y creatividad;  

• perseverar en la fidelidad al encuentro personal con el Señor en la oración y 

al propio acompañamiento espiritual; 

• dedicar tiempo a la lectura, la reflexión o la preparación para el ministerio de 

la Palabra; 

• organizar encuentros periódicos con otros sacerdotes recientemente 

ordenados, a nivel diocesano o supradiocesano, para promover la formación integral 

en esta etapa, compartiendo y contrastando las primeras experiencias en la vida 

ministerial, con el acompañamiento cualificado de sacerdotes experimentados, 

creando incluso alguna estructura institucional de apoyo con este fin
541

;   

• cultivar la pertenencia cordial y activa al presbiterio diocesano, cuidando las 

relaciones de fraternidad y colaboración y participando en los encuentros formativos 

con todo el presbiterio; 

 

363. La dirección espiritual es fundamental no sólo en la formación inicial sino durante 

toda la vida del presbítero. Por eso, es necesario cultivarla y garantizarla desde los 

primeros años del ministerio. La dirección espiritual ha de ayudar al joven sacerdote 

a responder a los interrogantes y necesidades que va encontrando en esta etapa, a 

potenciar su incorporación a un proceso de formación permanente integral
542

, a vivir 

la espiritualidad del presbítero diocesano insertándose cordialmente en el presbiterio 

y a cuidar el espíritu de comunión y el anhelo misionero en su trabajo pastoral
543

.  

 

364.  Es responsabilidad del Obispo evitar que los recién ordenados sean colocados en 

situaciones excesivamente gravosas o delicadas, así como en destinos en los cuales 

lleven a cabo su ministerio lejos de sus hermanos. Se ha de procurar el 

acompañamiento personalizado de los sacerdotes jóvenes «promoviendo y 

apoyando sus cualidades para que así puedan abrazar con entusiasmo sus primeros 

desafíos pastorales»
544

. En los primeros destinos pastorales es recomendable que 

sean enviados con otros presbíteros más experimentados de quienes puedan aprender 

y con quienes puedan contrastar sus primeros pasos en el ministerio. Sería 

conveniente que se favoreciera también alguna forma de vida en común.  

 

 

 

                                                             
540 Cf. PDV 76,b; RFIS 83. 
541 Cf. PDV 76,e; DFSJ 100.  
542 Cf. PDV 76. 
543 Cf. SDD, p. 8. 
544

 RFIS 83; Cf. DMVP 100. 



128 
 

b) A la mitad del camino: los sacerdotes de mediana edad 

 

365. La descripción de esta etapa en Pastores dabo vobis es plástica y realista. Habla, 

en concreto, del riesgo de un activismo exagerado o de una rutina ministerial; de la 

tentación de la autosuficiencia; de cansancio interior, fruto de una desilusión resignada 

frente a las dificultades y fracasos
545

.  

 

366. Se proponen tres objetivos para esta etapa crucial en la vida del presbítero:  

• Continúa revisión del propio equilibrio personal. 

• Búsqueda permanente de motivaciones y medios para la propia misión. 

• Vigilancia constante para descubrir las nuevas demandas pastorales que 

proceden de la propia realidad y de la vida de los hombres y mujeres de 

nuestro tiempo
546

.  

Es recomendable que en el transcurso de este período se facilite «un tiempo 

sabático» bien programado, y a ser posible en clima comunitario, para la 

profundización en las distintas dimensiones de la formación integral, con 

más sosiego e intensidad
547

. 

 

367. Después de algunos años de experiencia pastoral, podrían emerger fácilmente 

nuevos desafíos, concernientes al ministerio y a la vida del presbítero, que deben ser 

tenidos en cuenta a la hora de ofrecer medios para la formación permanente
548

: 

a) La experiencia de la propia debilidad: en ocasiones se reconoce la presencia 

de contradicciones que pueden permanecer en la personalidad y que 

deben afrontarse. Esta experiencia podría inducir al sacerdote a una 

mayor humildad y confianza en la acción de la misericordia de Dios y a 

una comprensión benévola en la relación con los demás. Pero en estas 

circunstancias el presbítero no debe aislarse, sino buscar el necesario 

acompañamiento en el ámbito espiritual y/o psicológico, con el fin de 

discernir con veracidad lo que está viviendo. Cada caso es distinto, por 

ello, exige identificar la situación en la relación con el director espiritual 

con el fin de extraer las lecciones positivas de las dificultades 

aprendiendo a buscar la verdad en la propia vida y a comprenderlas a la 

luz del Evangelio. 

b) El riesgo de sentirse funcionario de lo sagrado, separando el ministerio de la 

vida sacerdotal. En cuanto se observe esta situación es importante que el 

presbítero sienta la cercanía de sus hermanos y se haga accesible a ellos. 

Es central fortalecer el corazón sacerdotal desde el que integrar todo 

porque «sólo el que tiene fija la mirada sobre aquello que es 

verdaderamente esencial puede renovar su propio sí al don recibido»
549

. 

c) El reto de la cultura contemporánea: es el reto de la inserción adecuada del 

ministerio presbiteral en la cultura actual con las diversas problemáticas 

                                                             
545 Cf. PDV 77. 
546 Cf. Ibíd. 
547 Cf. SDD, p. 9. 
548 Cf. RFIS 84. 
549

 Francisco, Carta a los participantes en la Asamblea General Extraordinaria de la Conferencia 

Episcopal Italiana (8 de noviembre de 2014). 



129 
 

que comporta. Esto exige del presbítero la apertura e interés por la 

evangelización de la cultura, la necesidad de su actualización constante y, 

sobre todo, el sólido anclaje en las cuatro dimensiones de la formación.  

d) La atracción del poder y de las riquezas. Cuando se descuida el centro del 

ministerio aparece el peligro del apego del corazón a una posición, la 

obsesiva preocupación por crearse espacios exclusivos para sí mismo, la 

aspiración a hacer carrera, la aparición de un ansia de poder o de un 

deseo de riqueza con consecuencias negativas para la disponibilidad a la 

voluntad de Dios y a las necesidades del pueblo a él confiado y, con ello, 

al mandato del Obispo. Aquí se precisa un serio discernimiento 

evangélico que lleve, si se ve necesario, a la corrección fraterna u otro 

camino sugerido por la solicitud pastoral. 

e) El desafío del celibato. Vivir el celibato en medio de nuevos estímulos en una 

sociedad permisiva y las tensiones de la vida pastoral, en vez de 

favorecer el crecimiento y la maduración de la persona, puede provocar 

una regresión afectiva, que empuje a buscar compensaciones, limitando e 

incluso impidiendo el ejercicio de la paternidad sacerdotal y de la caridad 

pastoral. En este sentido, habría que buscar la solución más adecuada, 

teniendo en cuenta la magnitud del problema, cultivando el celibato 

como un don a pedir cada día, su integración en todas las dimensiones de 

la vida y el acompañamiento. 

f) La entrega total al propio ministerio: con el paso del tiempo, el cansancio, el 

natural decaimiento físico y la aparición de los primeros problemas de 

salud, los conflictos, las desolaciones respecto a las expectativas 

pastorales, el peso de la rutina, las dificultades para cambiar y otros 

condicionamientos socio-culturales, podrían debilitar el celo apostólico y 

la generosidad en la entrega al ministerio pastoral. Es importante aquí 

afrontar los fracasos y saber integrarlos potenciando la dimensión 

espiritual del ministerio y crecer en la humilde conciencia de que su 

fecundidad no se mide sólo por los resultados obtenidos sino sobre todo 

por la fidelidad a la misión confiada. 

Todas estas cuestiones descritas, exigen un discernimiento veraz, con el fin de 

buscar las soluciones más adecuadas, para cada caso en particular. 

 

c) La experiencia de la fragilidad y el silencio para la sabiduría: los sacerdotes mayores 

 

368. Es otro momento singular de la vida del presbítero, el tiempo en que comienzan 

a percibirse las limitaciones y del envejecimiento. Van disminuyendo las facultades 

de la persona. Se corre el peligro de caer en la tristeza por dos razones 

fundamentales: la pena por el tiempo perdido y la sensación de que la vida es breve. 

Estos y otros síntomas reducen la conciencia de sentirse válidos y la ilusión en la 

entrega. 

 

369. Es tiempo privilegiado para cuidar: el sosiego en el ritmo de la actividad; 

aprender a envejecer acompasando mejor interioridad y exterioridad, desde la 

convicción del Apóstol: «aunque nuestro hombre exterior se vaya desmoronando, 

nuestro hombre interior se va renovando día a día» (2 Cor 4,16); asimilar la 



130 
 

situación asumiendo una forma nueva de servicio eclesial; y cultivando el silencio 

que hace crecer en la sabiduría
550

.  

 

370. Llegado el tiempo de la jubilación pastoral, con todas las dificultades para 

aceptarla por el ocultamiento social que supone, se percibe la soledad familiar y se 

hace más real y habitual la perspectiva de la muerte. Se ha de evitar que resulte un 

momento de disminución de estima personal, de tristeza o de nostalgia. Para ello se 

debe favorecer la relación del presbítero con su familia, con los sacerdotes más 

jóvenes o con otros hermanos en el presbiterio
551

. 

 

371. A cualquier edad puede suceder que un sacerdote necesite asistencia a causa de 

alguna enfermedad. Los sacerdotes ancianos y enfermos ofrecen, a la comunidad 

cristiana y al presbiterio, su testimonio, y son un signo eficaz y elocuente de una vida 

entregada al Señor hasta el final. Es importante que continúen sintiéndose parte 

activa en el presbiterio y en la vida diocesana, también a través de las frecuentes 

visitas de sus hermanos presbíteros y de su solícita cercanía
552

. Las iniciativas de 

sostenimiento presbiteral que surgen entre sacerdotes que ejercen el ministerio en la 

misma zona o en un mismo ámbito pastoral, ofrecen oportunidades válidas en este 

sentido
553

. 

 

3. Modos de fraternidad presbiteral en la formación permanente 

 

372. Las formas concretas en las que se manifiesta entre los presbíteros la fraternidad 

sacramental han de ser propuestas a los seminaristas desde la formación inicial. La 

fraternidad presbiteral manifiesta la caridad pastoral y representa el primer espacio 

en el cual esta puede desarrollarse. Todo esto se alcanza con la ayuda del Espíritu 

Santo y con un combate espiritual personal que purifique constantemente al 

sacerdote de toda forma de individualismo. Son dignas de ser destacadas y 

potenciadas
554

: 

a) La asistencia a momentos significativos en la vida del presbiterio: el 

«nacimiento» de un sacerdote en su ordenación, la muerte de un 

sacerdote en la participación de las exequias, los encuentros con motivo 

de fiestas sacerdotales (S. Juan de Ávila, Jesucristo Sumo y eterno 

Sacerdote, efemérides de los compañeros…), la celebración litúrgica de 

la Misa Crismal en la Catedral, etc. son momentos que han de ser 

adecuadamente preparados y promovidos entre los sacerdotes 

diocesanos.  

b) Los encuentros fraternos: organizados en ocasiones por la iniciativa 

de los mismos sacerdotes, o establecidos de manera sistemática a nivel 

arciprestal o diocesano, para orar, leyendo comunitariamente la Palabra 

de Dios en alguna forma de lectio divina, profundizar en algún tema 

teológico o pastoral, compartiendo los deberes ministeriales ayudándose 

                                                             
550 Cf. SDD, p.10. 
551 Cf. PO 8,b. 
552 Cf. RFIS 85. 
553 Cf. RFIS 86. 
554

 Cf. RFIS 87-88. 



131 
 

o, sólo pasando tiempo juntos. En sus diversas formas, estos encuentros 

constituyen la expresión más simple y difundida de la fraternidad 

sacerdotal. Es muy recomendable promoverlos, pues los sacerdotes se 

benefician cuando se encuentran. 

c) La dirección espiritual y la confesión sacramental: La fraternidad 

sacramental se transforma en valiosa ayuda mutua cuando toma forma de 

dirección espiritual y de la confesión, que los presbíteros buscan entre sí. 

La regularidad de este tipo de encuentros facilita que se mantenga viva la 

atención de los sacerdotes hacia la perfección espiritual de la cual deriva 

una mayor eficacia de su ministerio
555

. 

d) Los ejercicios espirituales: Tienen una importancia fundamental para 

la vida del sacerdote ya que conducen al encuentro personal con el Señor 

en el silencio y el recogimiento. Son un tiempo privilegiado de 

discernimiento personal y apostólico, útil para una revisión progresiva y 

profunda de la vida. Cuando se organizan comunitariamente favorecen 

una más amplia cercanía y refuerzan la comunión fraterna. Los Ejercicios 

Espirituales organizados por la diócesis han de ser promovidos con 

intensidad y hasta exigidos caritativamente por su extraordinaria 

importancia para la vida discipular y para la configuración del presbítero 

con Cristo.  

e) La mesa común: compartiendo los alimentos, los presbíteros aprenden 

a conocerse, escucharse y apreciarse entre sí, gozando también de la 

oportunidad de un provechoso y amistoso intercambio. Puede ser un 

compartir la mesa de manera ordinaria los sacerdotes pertenecientes a 

una zona pastoral, o de manera extraordinaria como ocasión de un 

encuentro fraterno. 

f) La vida común: sea por iniciativa personal, por necesidad pastoral, por 

costumbre o por disposición a nivel local, algunos presbíteros viven en 

común. Vivir juntos ayuda a los presbíteros a crecer en la comunión 

eclesial mediante la oración comunitaria, la meditación de la Palabra de 

Dios y otras ocasiones para la formación permanente. La vida común 

ayuda a sostener el equilibrio afectivo y espiritual de quienes participan 

en ella y promueve la comunión con el Obispo. 

g) Las asociaciones sacerdotales: tienden a favorecer la unidad de los 

presbíteros entre sí, con el resto del presbiterio y con el Obispo. Algunos 

sacerdotes pertenecen también a los nuevos movimientos, dentro de los 

cuales encuentran un clima de comunión y reciben estímulo para una 

continua renovación misionera; otros viven una consagración personal en 

los Institutos Seculares que tienen una nota específica de diocesaneidad, 

sin estar habitualmente incardinados en ellos. Todo ello debe ser 

adecuadamente valorado y equilibradamente vivido para que construya y 

no rompa la experiencia de la fraternidad de todo el presbiterio 

diocesano. 

                                                             
555

 Benedicto XVI, Discurso a los participantes en la plenaria de la Congregación para el clero (16 

de marzo de 2009). 



132 
 

h) Las sesiones de formación teológico-pastorales: en algunas diócesis 

viene teniendo mucha acogida la organización de sesiones de formación 

teológico-pastorales en un espacio común, que favorece la 

contemplación, incluso física, de la formación como un proceso 

permanente que comienza en la formación inicial y se prolonga a lo largo 

de toda la vida. Estas sesiones, de diversa periodicidad, deben ser 

programadas con atención y llevadas a cabo de manera que incluyan la 

presentación de temas vinculados con todas las dimensiones formativas, 

un enriquecedor diálogo entre los presbíteros y pautas para la ulterior 

profundización personal. 

i) Promover la formación específica de algunos sacerdotes: el Obispo 

diocesano, conociendo la capacidad y las inquietudes personales de los 

sacerdotes y las necesidades de la Iglesia particular, ha de alentar y 

posibilitar dicha formación específica, sea en estudios eclesiásticos o de 

índole civil, que enriquece el presbiterio diocesano y es un instrumento 

muy útil para renovar la formación permanente. 



133 
 

j) VI. LOS AGENTES DE LA FORMACIÓN 

 

373. La formación sacerdotal es obra de la gracia de Dios que llama a través de la 

comunidad eclesial posibilitando y reclamando en el llamado una respuesta libre y 

amorosa que va creciendo y madurando en el tiempo. Dios Trinidad, la Iglesia en sus 

distintos miembros y el propio candidato son, pues, cada uno en su medida, agentes 

protagonistas del proceso formativo
556

. 

 

1. La Santísima Trinidad, agente principal 

 

374. «El principal agente de la formación sacerdotal es la Santísima Trinidad, que 

modela a cada seminarista según el designio del Padre, por medio de la presencia 

de Cristo en su palabra, en los sacramentos y en los hermanos de la comunidad, a 

través de la multiforme acción del Espíritu Santo»
557

.  Así lo muestra la sugerente 

imagen bíblica de la arcilla en las manos del Alfarero (cf. Jer 18,1-10; Is 64,7) que 

fue utilizada ya por los santos Padres para expresar el camino de la iniciación 

cristiana. En ella el cristiano llega a ser un «hombre nuevo» descendiendo al «seno 

de la Iglesia», «taller de la Trinidad», donde el Padre va plasmando en él por el 

fuego de su Espíritu los rasgos filiales de Jesús
558

. Este don, común a todos los 

cristianos, se prolonga y concreta de forma propia en la formación sacerdotal. Esta 

no depende sólo de nuestras actividades y programas sino ante todo de la acción de 

Dios Padre que, como buen Alfarero, modela la arcilla de la humanidad del 

candidato con el Espíritu Santo quien, como el agua, va haciéndola permeable a su 

divina acción venciendo resistencias, sanando heridas y dinamizando el seguimiento, 

y al mismo tiempo, como sello, va configurándola con la forma de Cristo buen 

Pastor, Maestro, Sacerdote, Siervo y Esposo de su Pueblo. Dios trino es así «el 

artesano paciente y misericordioso de nuestra formación sacerdotal» en un «trabajo 

que dura toda la vida»
559

. 

 

375. Esto supone que todos los agentes de la formación, cada uno según su 

responsabilidad, bajen cotidianamente a la alfarería (cf. Jer 18,2-3) siendo dóciles 

instrumentos del Dios alfarero
560

 con el influjo del Espíritu. No hay auténtica labor 

formativa para el sacerdocio sin el influjo del Espíritu del Hijo que da luz y fuerza en 

el discernimiento de la vocación ministerial animando todo su itinerario
561

. En este 

sentido, la tarea principal de todo agente formador es «secundar» esa prioritaria y 

precedente acción divina. Su dignidad y responsabilidad radica en ser para el 

candidato «visible representante de Cristo» y de su Cuerpo que es la Iglesia
562

. 

 

                                                             
556 Cf. RFIS 34,b. 
557 RFIS 125. 
558

 Cf. Tertuliano, De baptismo VI,2; Basilio de Cesarea, De Spiritu Sancto XII,28 (BPa 31,150-151); 

Dídimo de Alejandría, De Trinitate II,13; Ambrosio de Milán, De Sacramentis I,18-19 (BPa 65,77-

78). 
559

 Francisco, Discurso a los participantes en el Congreso Internacional organizado por la 
Congregación para el Clero (7 de octubre de 2017). 
560 Cf. Liturgia de las Horas, Himno de laudes del Jueves de la II Semana («Alfarero del hombre»). 
561 Cf. PDV 65,c.  
562

 Cf. PDV 65,c.  



134 
 

376. Siendo la vocación sacerdotal «don y misterio», esta crece y se consolida 

recibiéndola de su Donador y abriéndose siempre de nuevo a la realización concreta 

de su designio
563

. Por eso, todo candidato al ministerio ordenado ha de vivir desde la 

conciencia humilde – como se le recuerda ya desde el rito de admisión – de que el 

Señor, que comenzó la obra buena, la llevará a su plenitud en él (cf. Flp 1,6)
564

. 

«Dejarse hacer» por Dios implica ponerse cada día en sus manos, evitando la 

tentación de la cómoda rutina que paraliza, de la rigidez en los propios esquemas que 

impide la apertura a las sorpresas de Dios, de la autosuficiencia que no se deja 

ayudar o de la presunción de considerarse obra ya concluida
565

. Tal disposición exige 

el desarrollo de actitudes fundamentales durante el proceso formativo como la 

humildad, la transparencia, la escucha de la Palabra, la atención a los signos de Dios 

en uno mismo, en la comunidad eclesial o en el mundo, la búsqueda de la voluntad 

concreta de Dios en la propia vida, la disponibilidad o la «docibilidad» como 

docilidad activa que se traduce en obediencia. 

 

377. La acción formadora del Dios trino alcanza su culmen más expresivo y eficaz en 

el sacramento del orden
566

, por el que el candidato es consagrado mediante su 

Espíritu configurándole para siempre con Cristo Siervo, buen Pastor y cabeza de la 

Iglesia para que actúe en su persona, lo represente ante su Pueblo y continúe su 

misión salvadora en el mundo. Al mismo tiempo, el sacramento se convierte para el 

ordenado en fuente permanente de un ministerio y de una vida que han de ser 

transformados cada vez más por el don recibido. Formarse para el sacerdocio no es 

prepararse solo para el ejercicio de una «función» u «oficio» sino para la recepción 

de un «sacramento» en el que se manifiesta la «audacia de Dios» que «se vale de un 

hombre con sus limitaciones para estar, a través de él, presente entre los hombres y 

actuar en su favor». Si el sacramento del orden representa ante la Iglesia la prioridad 

y precedencia de la acción de Dios pues «hace lo que ningún ser humano puede 

hacer por sí mismo
567

, formarse para recibirlo, ejercerlo y vivirlo ha de acentuar 

siempre dicha precedencia.  

 

2. La Iglesia, sujeto comunitario de la formación 

 

378. La llamada interior del Espíritu ha de ser reconocida por la Iglesia
568

. Esto exige 

una «recíproca escucha y cooperación» entre todos los miembros de la comunidad 

eclesial
569

. La Iglesia es un misterio de «convocación» (ekklesía) a la santidad
570

, que 

se concreta después en las distintas vocaciones de vida según la diversidad de los 

                                                             
563 Cf. S. Juan Pablo II, Don y misterio, Madrid 1996. 
564 PR, Apéndice II, n. 10. 
565 Cf. Francisco, Discurso a los participantes en el Congreso Internacional organizado por la 

Congregación para el Clero (7 de octubre de 2017). Las tentaciones de los agentes de la formación 

son análogas a las tentaciones de los agentes de la evangelización indicadas por Francisco en EG 76-

109. 
566 RFIS 34,b: «la vocación sacerdotal tiene su origen en un don de la gracia divina, que se hace 

concreto después en la ordenación sacramental».  
567 Benedicto XVI, Homilía en la clausura del Año sacerdotal (11 de junio de 2010).  
568 Cf. PDV 65,d; RFIS 34,b. 
569 Cf. RFIS 125. 
570

 Cf. 1 Tes 4,3; 1 Cor 1,1-2; 2 Cor 1,2; Ef 1,4; 4,1 et passim.; LG 11; 39-42; GeE 10-34.  



135 
 

miembros del único Cuerpo de Cristo
571

. Toda vocación nace, crece y se desarrolla 

en la Iglesia, también la vocación presbiteral. Un rasgo específico del ministerio 

ordenado es actuar «en nombre de toda la Iglesia» y al servicio de la edificación de 

todo el Cuerpo. Por ello, «la Iglesia como tal es el sujeto comunitario que tiene la 

gracia y la responsabilidad de acompañar a cuantos el Señor llama a ser sus 

ministros en el sacerdocio»
572

. La formación presbiteral es, pues, una tarea y 

responsabilidad eclesial. 

 

379. Ahora bien, en cada Iglesia particular subsiste y se realiza la única Iglesia de 

Cristo, una, santa, católica y apostólica
573

. De ahí que la referencia a la Iglesia local 

de pertenencia sea «el contexto imprescindible del proceso formativo. La Iglesia 

local representa, al mismo tiempo, el lugar en donde las reglas del discernimiento 

vocacional encontrarán aplicación y donde se valoran los progresos realizados por 

los individuos hacia la madurez humana y cristiana requerida para la ordenación 

presbiteral»
574

. La diocesaneidad forma parte de la identidad y espiritualidad 

presbiteral
575

. Toda la formación sacerdotal es, así, expresión de la maternidad de la 

Iglesia particular
576

.  

 

380. La maternidad de la Iglesia particular en la formación sacerdotal se ha de 

expresar en la corresponsabilidad como participación activa y efectiva de todos sus 

miembros, cada uno según su modo y competencia propios, a lo largo todo el 

proceso. Así aparece ya en el Nuevo Testamento donde la entera comunidad 

cristiana, consciente de los criterios para la elección de sus ministros
577

, propone, 

ora, discierne, envía y sostiene a los colaboradores de los apóstoles en su misión
578

. 

Si al presbítero no sólo se le confía una porción del pueblo de Dios sino que él 

mismo es confiado al pueblo de Dios que lo forma permanentemente
579

, esta 

responsabilidad de todo el pueblo de Dios se extiende también a la formación inicial 

de sus futuros pastores, como proceso unitario y a la vez complejo que necesita la 

atención de diversos agentes. 

 

381.  «Los miembros de la comunidad diocesana son corresponsables de la 

formación presbiteral en diversos niveles, modos y competencias: el Obispo, como 

Pastor responsable de la comunidad diocesana; el presbiterio, como ámbito de 

comunión fraterna en el ejercicio del ministerio ordenado; el equipo formador del 

Seminario, como mediación espiritual y pedagógica; los profesores, ofreciendo el 

apoyo intelectual que hace posible la formación integral; el personal administrativo, 

los profesionales y los especialistas, con su testimonio de fe y de vida y su 

                                                             
571 Cf. Rom 12,4-8; 1 Cor 12-13; Ef 4,6-16; PDV 19-20. 
572 PDV 65,a.  
573 Cf. RFIS 126; LG 8; 23; CIC 368; DI 18-19. 
574 RFIS 126; cf. RFIS 60,a (sobre su acentuación en la etapa propedéutica). 
575

 Cf. Francisco, Discurso a los sacerdotes de la diócesis de Caserta (26 de julio de 2014); RFIS 71. 
576 Esto se expresa bellamente dentro del rito de ordenación cuando al presentar al candidato, tras 

consultar al pueblo cristiano, es «la santa Madre Iglesia» como comunidad fraterna quien pide al 

Obispo como padre su ordenación. Cf. PR 122;150. 
577 Cf. Hch 1,21-22; 1 Pe 5,1-5; 1 Tim 3,2-7; 2 Tim 2,24-26; Tit 1,5-9.  
578 Cf. Hch 1,12-26; 6,1-7; 9,1-31; 13,1-3; 14,21-28; 18,23-28. 
579 Cf. Francisco, Discurso a los participantes en el Congreso Internacional organizado por la 

Congregación para el Clero (7 de octubre de 2017). 



136 
 

competencia; finalmente los propios seminaristas como protagonistas del proceso de 

maduración integral, junto con la familia, la parroquia de origen y, eventualmente, 

las asociaciones, movimientos u otras instituciones eclesiales»
580

.  

 

3. El Obispo diocesano 

 

382. El Obispo es «el primer responsable de la admisión al Seminario y de la 

formación para el sacerdocio»
581

. Esta responsabilidad se expresa en la elección del 

Rector, del equipo de formadores y de profesores; en la elaboración y aprobación de 

los estatutos, el reglamento y el proyecto formativo del Seminario; y en la cercanía 

paterna respecto a los seminaristas. 

 

383. Respecto a los formadores y profesores corresponde al Obispo: 

• escoger los más aptos de que disponga;  

• acompañar con «prudente cercanía» al equipo de formadores, a través 

de los cuales él actúa ordinariamente en el Seminario; 

• mantener frecuentes contactos con ellos, a nivel personal o en equipo, 

como «signo de confianza», para escucharlos y animarlos en su 

delicada tarea, «permitir que entre ellos reine un espíritu de plena 

armonía, comunión y colaboración»
582

, dialogar entre sí en orden a 

abordar con unidad de criterios de pensamiento y de acción la 

formación de los futuros pastores y supervisar la marcha de dicha 

formación
583

; 

• revisar y actualizar con frecuencia el estatuto, reglamento y proyecto 

formativo del Seminario;  

• compartir con el equipo formador la responsabilidad de las decisiones, 

respetando con delicadeza la complejidad de los procesos de 

maduración vocacional y prestando diligente atención para no ejercer 

su propia autoridad desacreditando en la práctica al Rector y a los 

demás formadores en lo referente a la admisión, el discernimiento de 

la vocación o el proceso formativo de los candidatos
584

;  

• velar por su preparación inicial y permanente en los institutos, cursos y 

reuniones periódicas que se organicen con este fin en el ámbito 

regional, nacional o internacional. 

   

384. Es responsabilidad del Obispo discernir sobre la posibilidad y conveniencia de 

mantener el Seminario en su diócesis, teniendo en cuenta las circunstancias 

eclesiales, el número de seminaristas, formadores y profesores, así como las 

estructuras competentes para garantizar la existencia de una comunidad formativa 

suficiente que cumpla adecuadamente los objetivos expuestos en este Plan de 

formación. En caso contrario, consultadas las correspondientes instancias diocesanas 

                                                             
580 RFIS 127. 
581 RFIS 128,a. 
582 AS 89; RFIS 128,b. 
583 Cf. OT 5; PDV 66; DPFS 18. 
584 Cf. RFIS 128,b: «Por el bien de la Iglesia conviene tener presente que la caridad pastoral, en 

todos los niveles de responsabilidad, no se ejercita admitiendo a cualquier persona al Seminario, sino 

ofreciendo una orientación vocacional ponderada y un proceso formativo válido».  



137 
 

y en diálogo con los Obispos de la Provincia eclesiástica o de la Conferencia 

episcopal, «conviene buscar una solución adecuada» enviando a los seminaristas un 

Seminario interdiocesano o al Seminario de otra Iglesia particular
585

. En estos casos, 

salvado el estatuto propio de un tipo u otro de Seminario, los presupuestos necesarios 

para una buena gestión de la actividad formativa son: el diálogo entre los Obispos 

interesados, el acuerdo entre ellos sobre un proyecto y metodología formativos 

claros, las responsabilidades bien definidas, la confianza en los formadores de dicho 

Seminario y el cuidado de una conveniente continuidad y estabilidad en las 

directrices y decisiones formativas. En cualquier caso, la comunión entre los 

Obispos, manifestada en el trabajo en común, el diálogo, la superación de visiones o 

intereses limitados a la propia diócesis, la toma de decisiones compartidas para poner 

en marcha juntos buenos itinerarios formativos y preparar formadores a la altura 

debida, son muy importantes en orden a un ejercicio más eficaz de su 

responsabilidad sobre la formación de los futuros ministros en el momento actual
586

.  

 

385. Respecto a los candidatos,  la responsabilidad formativa del Obispo exige que los 

«visite con frecuencia y, en cierto modo, “esté” con ellos»
587

 mostrándose hacia 

ellos como un «verdadero padre en Cristo»
588

, sabiendo establecer un diálogo 

confiado con los seminaristas para facilitar su apertura sincera, conociéndolos 

personalmente como a hijos (su vocación, personalidad, piedad y capacitación), con 

vistas a conferirles un día las sagradas órdenes, preocupándose por sus necesidades 

en el proceso formativo y supervisándolo con cuidado
589

. «La presencia del Obispo 

tiene un valor particular, no sólo porque ayuda a la comunidad del Seminario a vivir 

su inserción en la Iglesia particular y su comunión con el Pastor que la guía, sino 

también porque autentifica y estimula la finalidad pastoral, que constituye lo 

específico de toda la formación de los aspirantes al sacerdocio. Sobre todo, con su 

presencia y con la co-participación con los aspirantes al sacerdocio de todo cuanto 

se refiere a la pastoral de la Iglesia particular, el Obispo contribuye 

fundamentalmente a la formación del “sentido de Iglesia”, como valor espiritual y 

pastoral central en el ejercicio del ministerio sacerdotal»
590

. 

 

386. «Las celebraciones litúrgicas presididas por el Obispo en la catedral manifiestan 

el misterio de la Iglesia y hacen visible la unidad del pueblo de Dios»
591

. Por ello, 

salvaguardando siempre las tareas formativas del Seminario, será conveniente que 

los seminaristas participen en los momentos más significativos del año litúrgico y de 

la vida diocesana. Esta vinculación con la diócesis ha de cuidarse singularmente en 

aquellos casos en los que los seminaristas se forman fuera de ella, en el Seminario de 

otra Iglesia particular o en un Seminario interdiocesano.  

 

 

                                                             
585

 Cf. RFIS 188; CIC 237,1-2. 
586 Cf. Francisco, Discurso a los participantes en el Congreso Internacional organizado por la 

Congregación para el Clero (7 de octubre de 2017); DFSJ 163. 
587 PDV 65,d. 
588 Cf. OT 5. 
589 Cf. RFIS 128,b; CIC 259,2. 
590 PDV 65,e. 
591

 RFIS 128,d; cf. SC 41. 



138 
 

4. El presbiterio diocesano 

 

387. El presbiterio diocesano también tiene una responsabilidad formativa semejante 

a la ofrecida por los padres en una familia. Dicha responsabilidad es un aspecto de la 

radical «forma comunitaria» del ministerio presbiteral y de su ejercicio
592

, ya que el 

Seminario puede ser considerado como el «presbiterio en gestación» dentro de una 

diócesis. Por ello, el presbiterio «permanezca en comunión y sintonía profunda con 

el Obispo diocesano, compartiendo la solicitud por la formación de los candidatos, 

cada uno según su responsabilidad propia»
593

. Para ello foméntese en el presbiterio 

la oración personal y comunitaria, el interés y afecto sincero, la cercanía, el apoyo de 

todo tipo y la disponibilidad generosa a favor del Seminario y la pastoral vocacional. 

Las modalidades para su ejercicio pueden ser variadas, dependiendo de las 

características propias del presbiterio de la Iglesia particular, de cada una de las 

etapas formativas o de las directrices del propio Seminario. Del clima interno del 

presbiterio depende en buena medida la calidad de la formación sacerdotal en todas 

sus etapas. 

 

388. Cada presbítero debe preocuparse por suscitar, acompañar y discernir las 

vocaciones sacerdotales como parte de su misión pastoral en comunión con la 

pastoral vocacional de la diócesis, y debe ser consciente de su responsabilidad 

formativa propia en el trato con los seminaristas; particularmente el párroco de su 

comunidad de origen o el presbítero a quien se le pide una colaboración precisa en 

alguna dimensión o etapa de su proceso formativo (en la práctica pastoral, el 

acompañamiento espiritual, etc.), cooperando leal y generosamente con el equipo 

formador mediante un diálogo frecuente, franco y sincero, respetando y secundando 

sus orientaciones y evitando siempre cualquier proceso formativo paralelo. No 

obstante, todo presbítero contribuye fraternalmente a la formación sacerdotal 

principalmente con su forma de ejercer «con humildad y amor» el ministerio pastoral 

y con su ejemplo de vida sencillo y entregado
594

. 

 

5. Los propios seminaristas 

 

389. La llamada de Dios mediante la Iglesia al ministerio presbiteral se dirige a cada 

uno en particular, que ha de responder personalmente a ella con libertad y total 

entrega
595

. Por eso, cada seminarista es «protagonista necesario e insustituible» de 

su propia formación
596

 y el «primer y principal responsable» de la misma
597

.  

 

                                                             
592 Cf. PDV 17,a. 
593 RFIS 129. 
594 Cf. PR 152 (promesas del elegido); 159 (plegaria de ordenación); cf. 1 Pe 5,2-3.  
595

 Así aparece en todos los relatos de vocación en la Escritura hasta la llamada de Jesús a sus 

discípulos para ser sus apóstoles, por su nombre, suscitando y reclamando su respuesta personal libre 

y amorosa a la elección precedente, misteriosa y libre del amor de Dios por cada uno (cf. Mc 3,13-19 

y par.); cf. PDV 36-37.   
596 Cf. RFIS 53; PDV 69,a: «toda formación – incluida la sacerdotal – es, en definitiva, auto-

formación. Nadie nos puede sustituir en la libertad responsable que tenemos cada uno como 

persona». 
597

 RFIS 82; 130.  



139 
 

390. Esta responsabilidad se ejercita en un camino de constante crecimiento en el 

ámbito humano, espiritual, intelectual, pastoral y comunitario, teniendo en cuenta su 

historia personal y familiar. Para ello ha de cultivar a un tiempo, por un lado, una 

atención permanente sobre sí mismo para conocerse y aceptarse en el propio 

misterio, discerniendo e integrando progresiva y armónicamente sus cualidades y 

fragilidades
598

, y por otro lado, un «salir de sí mismo» hacia Dios y hacia los 

hermanos: hacia Dios, cooperando cada vez más con la acción formativa del Espíritu 

en él que le permitirá realizar esa delicada «síntesis interior, serena y creativa», 

reconduciendo a Cristo – modelo perfecto de hombre y de pastor – todos los aspectos 

de su personalidad
599

; y hacia los hermanos, acogiendo con gratitud y docilidad 

todas las mediaciones humanas de las que el Espíritu se sirve para formarle y 

ofreciendo su colaboración personal, trasparente, convencida y cordial con ellas. Así 

la acción de dichas mediaciones resultará verdaderamente eficaz para él
600

. Esta 

salida hacia los hermanos va ligada además al derecho de los fieles que en el futuro 

le serán confiados, motivación importante de la propia responsabilidad formativa
601

. 

 

391. En este «salir de sí» cada seminarista es también corresponsable del proceso 

formativo de sus compañeros en la comunidad del Seminario como lo será en el 

futuro de la formación permanente de sus hermanos en el presbiterio. Para ello 

cuidará especialmente la oración por cada uno, la atención al otro especialmente al 

más pequeño o al más débil, el diálogo sincero, la disponibilidad para ayudar a los 

demás, la servicialidad humilde, la práctica de la corrección fraterna, la participación 

en la programación comunitaria, el contraste con los formadores sobre la vida 

comunitaria, la ejemplaridad de vida, en definitiva, todo aquello que favorezca «la 

creación y mantenimiento de un clima formativo coherente con los valores 

evangélicos» y con la vida y el ministerio presbiteral
602

. De esta forma cada 

seminarista dentro de la comunidad y ésta, como tal, es formativa
603

. 

 

392. Por tanto, ser protagonista y responsable de la propia formación es lo contrario 

de la autorreferencialidad y de la autosuficiencia pero también de la pura pasividad y 

del simple cumplimiento externo. Se trata de un delicado equilibrio entre la búsqueda 

personal y esforzada de la voluntad concreta de Dios y el dejarse moldear por Él a 

través de los otros en la Iglesia, entre la ruta única personal que cada uno está 

llamado a recorrer y el itinerario comunitario institucional trazado para todos, entre 

lo interior y lo exterior. De hecho, durante el proceso formativo se espera que en los 

seminaristas individual y comunitariamente la fidelidad en lo exterior ayude a una 

mayor interiorización y el cuidado de lo interior se vaya traduciendo visiblemente en 

un «estilo de vida auténticamente sacerdotal», en la humildad y el servicio, signo de 

la opción madura por emprender un singular seguimiento de Cristo
604

.  

 

                                                             
598

 Cf. RFIS 28.    
599 Cf. RFIS 29. 
600 Cf. PDV 69,b; RFIS 53.  
601 Cf. RFIS 29. 
602 RFIS 130.  
603 Cf. RFIS 90.  
604 Cf. RFIS 131. Cf. S. Benito, Regula XIX,7 («ut mens concordet voci nostrae»); S. Gregorio 

Magno, Regla Pastoral II, praef. (BPa 22,71) sobre el equilibrio en la vida del pastor. 



140 
 

393. En palabras del papa Francisco: «Para ser protagonista de la propia formación, 

el seminarista o sacerdote tendrá que decir “síes” y “noes”: más que el ruido de las 

ambiciones humanas, preferirá el silencio y la oración; más que la confianza en sus 

obras, se abandonará en manos del Alfarero y en su creatividad providencial; más 

que por esquemas preconcebidos se dejará guiar por una inquietud saludable del 

corazón, de modo que oriente su ser incompleto hacia la alegría del encuentro con 

Dios y con los demás. Más que el aislamiento, buscará la amistad con los hermanos 

en el sacerdocio y con su gente, sabiendo que su vocación nace de un encuentro de 

amor: con Jesús y con el Pueblo de Dios»
605

. 

 

6. El equipo de formadores 

 

a) Equipo de formadores, comunidad formativa 

 

394. El equipo de formadores, «se compone de presbíteros elegidos y bien 

preparados, encargados de colaborar en la delicada misión de la formación 

sacerdotal»
606

, que cumplen con la función de atender al proceso formativo del 

Seminario y que conviven con los seminaristas como en una auténtica fraternidad 

apostólica. 

 

395. El equipo de formadores, que está presidido por el Rector, ha de constituirse con 

sacerdotes que estén debidamente capacitados para el cometido que se les 

encomienda
607

, pues de la idoneidad de los formadores depende en buena medida la 

eficacia de la formación inicial
608

: 

• que sean hombres de fe firme, bien motivada y fundada, vivida en 

profundidad, de modo que se transparente en todas sus palabras y 

acciones, y que eduquen más por lo que son que por lo que dicen
609

; 

• que estén dotados de suficientes cualidades personales, entre ellas la madurez 

afectiva
610

, buena y sólida preparación doctrinal, conveniente y probada 

experiencia pastoral, honda formación espiritual y cualificación 

pedagógica singular para el ejercicio de su tarea educativa
611

 y para 

llevar a cabo una formación integral y gradual en las situaciones 

concretas; 

• que valoren esta función educativa específica como una forma plenamente 

válida de realización de su ministerio presbiteral; 

• que vivan con entusiasmo y realismo su condición presbiteral en la Iglesia y 

en el mundo de hoy, y presten una atención positiva y crítica a la cultura 

contemporánea
612

; 

                                                             
605 Francisco, Discurso a los participantes en el Congreso Internacional organizado por la 

Congregación para el Clero (7 de octubre de 2017). 
606 RFIS 132. 
607 Cf. DPFS 25. 
608 Cf. OT 5,a.b. 
609 Cf. DPFS 26; 27. 
610 Cf. DPFS 35. 
611 Cf. OT 5,a; DPFS 34ss. 
612

 Cf. DPFS 41. 



141 
 

• que acepten responsablemente las líneas básicas y la forma concreta que el 

obispo determine en lo que se refiere a la formación de los futuros 

presbíteros
613

; 

• que tengan capacidad de colaboración y corresponsabilidad con el Obispo, el 

equipo de formadores y el resto de los agentes de la formación en la 

consecución del proyecto formativo
614

; 

• que estén abiertos a aprender, tengan capacidad para la escucha empática, el 

diálogo y la comunicación, sepan aceptar las críticas y observaciones, 

estén dispuestos a corregirse y tengan profunda libertad interior
615

; 

• que revisen periódicamente, a nivel individual y en el equipo formador, el 

quehacer que se les encomienda y se esfuercen por renovarse y 

capacitarse cada día más mediante una adecuada y actualizada formación 

con vistas a ejercerlo con mayor eficacia; 

• que, como verdaderos formadores de comunidad, sepan promover la 

corresponsabilidad y la participación de los seminaristas en el proceso 

formativo
616

. 

 

396. El equipo de formadores «no responde solamente a una necesidad institucional, 

sino que es, ante todo, una verdadera y propia comunidad educativa, que ofrece un 

testimonio coherente y elocuente de los valores propios del ministerio 

sacerdotal»
617

. Es un caso típico de equipo sacerdotal al servicio de una pastoral 

conjunta. En cuanto tal, debe ser para los aspirantes al sacerdocio signo y ejemplo de 

una comunidad de vida que refleja el espíritu de la fraternidad apostólica, que los 

seminaristas están llamados a vivir en el presbiterio diocesano 

 

397. Por todo ello, es «necesario que los formadores sean destinados exclusivamente 

a este servicio, para que puedan dedicarse enteramente a él; por tanto, conviene que 

vivan en el Seminario»
618

. Por otro lado, el equipo de formadores ha de encontrarse 

regularmente con el Rector para orar, proyectar y revisar el proceso formativo del 

Seminario y verificar periódicamente el crecimiento de cada uno de los 

seminaristas
619

. Es conveniente además una cierta estabilidad en el tiempo del 

equipo de formadores para garantizar la continuidad del proyecto formativo de los 

seminaristas teniendo en cuenta la tradición formativa de la propia Iglesia particular, 

integrando sin rupturas las necesarias innovaciones y reformas
620

. 

 

398. Formadores y seminaristas constituyen una misma y única comunidad y las 

relaciones entre unos y otros han de ser las que corresponden a una comunidad 

cristiana. Los formadores son como los padres en una familia y han de mantener 

siempre, con entrañas pastorales, unas relaciones cordiales y afectuosas con los 

seminaristas, que no son meros destinatarios de su acción sino verdaderos hijos y 

                                                             
613

 Cf. DPFS 33. 
614 Cf. DPFS 30. 
615 Cf. DPFS 34; 37-39; DFSJ 163. 
616 Cf. OT 5,b; RFIS 90. 
617 RFIS 132,b. 
618 RFIS 132,a. 
619 Cf. RFIS 132,a. 
620

 Cf. PDV 66,b. 



142 
 

hermanos a quienes sirven desde su ministerio pastoral. Los seminaristas respeten y 

amen con sincero afecto a sus formadores viendo en ellos a sus primeros pastores, 

padres, hermanos y amigos, que buscan continuamente el mayor bien para ellos.  

Todos, pues, formadores y seminaristas, cada uno según su función, comparten la 

responsabilidad de programar, realizar y revisar la vida de la comunidad del 

Seminario, de manera que se alcancen los objetivos que aquella persigue. Por ello, es 

conveniente tener reuniones periódicas de programación o revisión comunitaria bien 

por etapas o de toda la comunidad, según la organización del Seminario. 

 

399. Según el Código de Derecho Canónico
621

 el equipo de formadores mínimo para 

la conducción de un Seminario está constituido por un Rector y un Director 

Espiritual. No obstante, el número de formadores del equipo ha de guardar una 

proporción adecuada con el número de seminaristas
622

, con la situación y la 

naturaleza concreta de cada Seminario, así como con la organización del proyecto 

formativo.  

 

400. En Seminarios muy pequeños se ha de discernir sobre la sostenibilidad de la 

comunidad del Seminario, sobre todo cuando falta un número suficiente de 

seminaristas o formadores competentes exclusivamente dedicados a esta tarea. En el 

caso de Seminarios interdiocesanos o regionales se ha de garantizar un equipo de 

formadores suficiente, procedente deseablemente de varias de las diócesis que lo 

componen, capaces de trabajar en comunión, y siempre en coordinación y unidad de 

criterios formativos con los Obispos implicados y los responsables de la formación 

de los seminaristas en sus diócesis de procedencia. Este último criterio es también 

importante en el caso de los seminaristas cuya formación es confiada al Seminario de 

otra diócesis. En los Seminarios grandes el equipo formador debe garantizar el 

acompañamiento personalizado
623

. 

 

401. En cualquier caso, el criterio fundamental para determinar el número de los 

formadores del equipo en cada Seminario es garantizar de forma realista la calidad 

de la formación de los seminaristas según las notas definidas por este Plan de 

formación: única, integral, comunitaria y misionera. Se pueden así incluir en el 

equipo un Vicerrector, otros Directores espirituales, un Ecónomo y otros formadores, 

como coordinadores de las distintas etapas o de las diversas dimensiones cuando las 

circunstancias lo requieran.  

 

 

 

b) El Rector 

 

402. «El Rector es un presbítero que se distingue por su prudencia, sabiduría y 

equilibrio, altamente competente, que coordina la actividad educativa en el gobierno 

del Seminario»
624

. Entre otras responsabilidades compete al Rector: 

                                                             
621 Cf. CIC 239. 
622 Cf. RFIS 133. 
623 Cf. DFSJ 163 sobre la «consistencia numérica de las comunidades de formación». 
624

 RFIS 134. 



143 
 

• representar al Seminario ante la comunidad eclesial y ante las autoridades 

civiles
625

; 

• en conformidad con la normativa de la Iglesia y en sintonía con las 

disposiciones del Obispo, asegurar con fraterna caridad la unidad de 

dirección del Seminario, estableciendo y fomentando una profunda y leal 

comunión y colaboración dentro del equipo formador, así como entre 

este, los profesores, seminaristas y demás agentes
626

; 

• animar la elaboración y aplicación del proyecto integral de formación o 

itinerario formativo en comunión con el resto de formadores del equipo, 

preocupándose por ofrecer los medios necesarios para el discernimiento 

y la maduración vocacional
627

; 

• admitir, con los criterios y el consentimiento del Obispo, a los aspirantes que 

desean ingresar en el Seminario, y discernir su continuidad a lo largo de 

las distintas etapas del proceso formativo consultando a todas las 

personas implicadas en su formación; 

• teniendo en cuenta al equipo formador, presentar ante el Obispo el escrutinio 

pertinente antes de cada paso hacia las Órdenes sagradas, por escrito, 

incluyendo la valoración de los resultados de la etapa precedente y con 

cuanta información considere oportuna para que pueda formarse el juicio 

de idoneidad requerido
628

; 

• en el caso de Seminarios interdiocesanos o en el Seminario que acoge 

candidatos de otras diócesis, garantizar y coordinar la unidad del 

proyecto, método y criterios de formación, en diálogo con los Obispos 

interesados y en comunión con los eventuales rectores o formadores de 

las otras diócesis; en todo caso, presentar por escrito al Obispo del 

seminarista un informe detallado sobre su juicio de idoneidad en cada 

uno de los escrutinios establecidos, además del presentado por el Rector 

o responsable de vocaciones de su diócesis de origen
629

. 

 

403. En el cumplimiento de sus respectivas funciones todos deben prestar al Rector la 

correspondiente obediencia de acuerdo con las normas establecidas para la formación 

sacerdotal y el reglamento del Seminario. De igual modo, los formadores, profesores 

y demás agentes han de cooperar con el Rector para que los seminaristas observen 

con fidelidad el proyecto formativo, las normas y el reglamento del Seminario
630

. 

 

c) El Vicerrector 

 

404. «El Vicerrector debe poseer la necesaria idoneidad en el campo formativo,… 

demostrar cualidades pedagógicas sobresalientes, amor gozoso a su servicio y 

espíritu de colaboración»
631

. Entre sus competencias destaca la cooperación con el 

                                                             
625 Cf. RFIS 134; CIC 238,2; 260. 
626 Cf. RFIS 134; DPFS 43.  
627 Cf. RFIS 10; 134; DFSJ 100. 
628 Cf. RFIS 134; 203-204. 
629 Cf. RFIS 204,b. 
630 Cf. CIC 260; 261,1.  
631

 RFIS 135. 



144 
 

Rector en su servicio formador, observando una prudente discreción, y, en caso de 

ausencia, hacer sus veces en la comunidad del Seminario. 

 

d) El Director espiritual 

 

405. Entre todas las funciones del equipo de formadores merece una atención especial 

la dirección espiritual pues es «uno de los medios privilegiados para acompañar a 

cada seminarista en el discernimiento de su vocación»
632

. La dirección espiritual del 

propio sacerdote –tan claramente recomendada por la Iglesia –depende en gran 

medida de que desde seminarista haya vivido con seriedad la dirección espiritual 

durante sus años de formación. De esta forma se capacitará experiencialmente para 

ejercer mañana la dirección y el acompañamiento espiritual que van anejos a la 

condición de pastor del Pueblo de Dios. Sólo si uno es acompañado podrá acompañar 

bien a los demás por propia experiencia. La calidad de un acompañamiento 

espiritual, periódico y sistemático, es muy importante también para la eficacia de 

todo el proceso formativo
633

. 

 

406. Por tanto, cuide el Rector con el equipo de formadores de que cada seminarista 

tenga un director espiritual
634

 desde su ingreso en el Seminario a quien pueda abrir 

su conciencia humilde y confiadamente para caminar con mayor seguridad en el 

seguimiento del buen Pastor. Al director espiritual incumbe «la responsabilidad del 

camino espiritual de los seminaristas en el fuero interno»
635

, orientando la 

experiencia personal del seminarista en todo el acompañamiento espiritual, 

especialmente en lo que respecta al progreso en la vida de oración y en el 

discernimiento desde la conciencia de su vocación de discípulo misionero de Cristo 

en el sacerdocio ministerial.  

 

407. «El Obispo elegirá cuidadosamente presbíteros competentes y experimentados 

para la dirección espiritual... El Director o Padre espiritual debe ser un verdadero 

maestro de vida interior y de oración, que ayude al seminarista a acoger la llamada 

divina y a madurar una respuesta libre y generosa»
636

 a la misma. Para ello el 

Director espiritual deberá tener las necesarias aptitudes, así como haberse formado él 

mismo en teología espiritual y en otras ciencias para el conocimiento y guía de las 

personas. El Obispo designará a uno de los formadores del equipo como Director 

espiritual de la comunidad, quedando sin embargo libres los seminaristas para 

acudir, con conocimiento del Rector, a otros sacerdotes que hayan sido designados 

también por el Obispo para dicha misión
637

. Es recomendable que los directores 

espirituales estén asignados para las distintas etapas, de modo que puedan acompañar 

a los seminaristas de modo más intenso en el crecimiento espiritual propio de los 

objetivos de cada etapa. 

 

                                                             
632 RFIS 136. 
633 Cf. RFIS 107,a. 
634 Cf. OT 8.  
635 RFIS 136,b. 
636 RFIS 136,a. 
637

 Cf. RFIS 107,a; CIC 239,2; 246,4. 



145 
 

408. Entre sus competencias del «coordinador de la dimensión espiritual»
638

. Entre 

sus competencias, realizadas siempre en sintonía con el resto del equipo de formador, 

están
639

: 

 

• asumir la responsabilidad de la orientación unitaria de la comunidad en la 

formación espiritual; 

• guiar, moderar y coordinar la vida litúrgica y los distintos ejercicios de 

piedad del Seminario; 

• coordinar la actividad de los demás Directores espirituales, si los hubiere, 

y de los eventuales confesores externos, a fin de asegurar la unidad de 

criterios en el discernimiento de la vocación y en la formación espiritual; 

• preparar el programa de los ejercicios espirituales anuales, de los retiros 

mensuales, pláticas, etc. así como otras celebraciones durante el año 

litúrgico; 

• cuidar especialmente la experiencia gozosa de la misericordia y del 

espíritu penitencial en cada seminarista y en la comunidad. A esto último 

contribuirán notablemente las celebraciones penitenciales periódicas; 

• estar a completa disposición de los seminaristas para su atención 

espiritual individualizada en la marcha de la propia formación. De ahí la 

recomendación de que, como el resto del equipo formador, viva en el 

Seminario para garantizar un acompañamiento realista, cercano y 

contrastado; 

• respetando la distinción de fueros, por su participación solidaria en la 

responsabilidad formativa
640

, orientar en conciencia con suma prudencia 

y discreción al seminarista para que libremente trate y comunique al 

Rector o al formador de etapa, para un mejor discernimiento vocacional, 

aquellos temas delicados sobre su idoneidad;  

• colaborar con el Rector y el resto de los formadores en la elaboración y 

aplicación del proyecto integral de formación; 

• junto con el Rector, favorecer la formación permanente de los Directores 

espirituales. 

 

409. El Seminario debe ofrecer, además de confesores ordinarios, la presencia regular 

de otros confesores; y, quedando a salvo la disciplina del Centro, los candidatos 

podrán también acudir siempre a cualquier confesor tanto en el Seminario como 

fuera de él
641

. En todo caso, para cuidar la unidad del proceso de dirección espiritual 

del Seminario, se ha de evitar que un confesor u otro sacerdote llegue a asumir las 

funciones de dirección espiritual sin haber sido designado como tal por el Obispo
642

 

y sin conocimiento del Rector.  

 

 

 

                                                             
638 RFIS 136,b. 
639 Cf. RFIS 136,b. 
640 Cf. PDV 66,d. 
641 Cf. CIC 240,1; RFIS 107,b. 
642

 Cf. RFIS 239,2.  



146 
 

e) Coordinadores de otras dimensiones de la formación 

 

410. Donde las circunstancias lo requieran y según la organización del proceso 

formativo, dentro del equipo alguno de los formadores podría asumir 

respectivamente la coordinación de la formación humana, intelectual o pastoral de 

los seminaristas.  

 

411. El coordinador de la dimensión humana promueve específicamente la creación 

de un clima comunitario propicio y provee los medios e instrumentos necesarios para 

el proceso de maduración humana, afectiva y relacional de los seminaristas, en 

colaboración y diálogo con otros agentes específicamente competentes en los 

ámbitos médico, psicológico, social, comunicativo, deportivo, etc. que no pertenecen 

al equipo formador
643

. 

 

412. Cuando la organización de los estudios está gestionada por el mismo Seminario 

uno de los formadores podrá ser el coordinador de la dimensión intelectual, antes 

llamado «prefecto de estudios». Entre sus competencias están las siguientes
644

: 

• en coordinación con el Rector y el resto de profesores, proyectar el plan 

de Estudios del Centro, aprobado por la competente autoridad 

eclesiástica; 

• acompañar y sostener a los profesores, poniendo especial cuidado en su 

preparación académica, fidelidad al Magisterio, capacitación pedagógica 

y formación actualizada; 

• coordinar la secretaría de estudios y ser responsable de la gestión de la 

biblioteca; 

• en coordinación con el equipo de formadores y el claustro de profesores, 

promover otras actividades formativas más allá de la estricta actividad 

académica que potencien la dimensión sapiencial de la teología y el 

diálogo crítico con las múltiples expresiones de la cultura 

contemporánea; 

• acompañar, ayudar y alentar a los seminaristas en su dedicación al 

estudio de la filosofía y de la teología, recordándoles la verdadera 

motivación pastoral de los mismos, evitando que la formación intelectual 

se reduzca al estudio de determinadas asignaturas para que pueda 

interactuar con las otras dimensiones de la formación en fecunda 

integración. 

 

Cuando los seminaristas realicen sus estudios académicos en una Universidad o 

Facultad eclesiástica, el coordinador de la dimensión intelectual, en estrecho 

contacto con las autoridades académicas, hará seguimiento, verificando la 

integración de dichos estudios en todo el proceso formativo y completando 

eventuales carencias
645

.  

 

                                                             
643 Cf. RFIS 137.  
644 Cf. RFIS 137,b.  
645

 Cf. RFIS 137,c. 



147 
 

413. En el equipo de formadores tiene relevancia también el «coordinador de la 

formación pastoral» o «moderador pastoral» que se ocupa especialmente de la 

formación pastoral teórica y práctica de los seminaristas. Él se encarga, siempre en 

comunión con el equipo, de identificar los lugares más idóneos para la práctica 

pastoral; programa las experiencias de apostolado de acuerdo con los objetivos de las 

distintas etapas del proceso formativo, singularmente en la etapa pastoral; y revisa y 

evalúa dichas experiencias con los seminaristas, ayudándoles a integrarlas en su 

proceso, y en diálogo con los sacerdotes, religiosos y/o fieles laicos responsables de 

las mismas
646

. Para ello es conveniente que esté en frecuente contacto con el Vicario 

de Pastoral y con los sacerdotes e instituciones de la diócesis en cuyo ámbito se 

inicien los seminaristas a estas prácticas pastorales. 

 

f) El ecónomo  

 

414. Aunque no necesariamente tiene que ser parte del equipo formador, «el ecónomo, 

a través de la gestión administrativa, realiza una verdadera labor educativa dentro 

de la comunidad del Seminario. Sea consciente de la incidencia que pueden tener en 

los seminaristas los ambientes físicos en que viven y del valor educativo de un uso 

honesto y evangélico de los bienes materiales, con el fin de formar a los seminaristas 

en el espíritu de pobreza sacerdotal»
647

. 

 

7. Comprometidos en la formación 

 

415. El equipo de formadores debe ser consciente de que actúa siempre «dentro de la 

más amplia “comunidad educativa”» del conjunto de los agentes implicados en la 

formación presbiteral y ha de tenerla en cuenta en el cumplimiento de su misión
648

. 

Ejercitando cada uno sus competencias específicas y cooperando entre ellos con 

espíritu de comunión eclesial, pueden formar un auténtico equipo educativo de 

trabajo, variado en su composición, que incluya figuras femeninas y donde 

interactúen diferentes vocaciones, para contribuir a la formación integral de los 

seminaristas en el sentido de la sinodalidad
649

. 

 

a) Los profesores 

 

416. La formación de los futuros sacerdotes exige un número suficiente de profesores 

«proporcionado a las exigencias didácticas y al número de los seminaristas»
650

; 

«deben distinguirse siempre por su honestidad de vida, su integridad doctrinal y su 

diligencia en el cumplimiento del deber»
651

; con la necesaria dedicación para el 

ejercicio de la docencia, la gestión académica y la atención personal a los alumnos en 

                                                             
646 Cf. RFIS 137,d. 
647

 RFIS 138.  
648 Cf. RFIS 139: «Por comunidad educativa se entiende el conjunto de agentes implicados en la 

formación presbiteral: el Obispo, los formadores, los profesores, el personal administrativo, los 

trabajadores, las familias, las parroquias, las personas consagradas, el personal especializado y, 
naturalmente los propios seminaristas».  
649 Cf. DFSJ 163.  
650 RFIS 143,a.  
651

 VG art. 26.1. 



148 
 

el estudio y la investigación
652

. Han de tener una sólida y amplia preparación 

doctrinal con un conocimiento conveniente de las materias afines a las que imparten. 

La titulación requerida para las ciencias sagradas y la filosofía es, al menos, una 

licencia o título equivalente; para las otras materias, los grados académicos 

correspondientes. Deben estar dotados también de experiencia y capacidad en el 

ámbito pedagógico y didáctico
653

. Es recomendable que una buena parte del cuerpo 

docente sea constituido por presbíteros, de manera que puedan garantizar una 

aproximación pastoral desde su experiencia a las materias que enseñan, porque el 

maestro no sólo transmite nociones, sino que «engendra» y forma nuevos sacerdotes. 

Aunque precisamente por esto en algunas ocasiones puede ser conveniente la 

contribución educativa de miembros de Institutos de vida consagrada, Sociedades de 

vida apostólica o fieles laicos que «más allá de la diversidad de la 

vocación…presenten a los seminaristas un conocimiento del propio carisma, 

garanticen el sentido de su pertenencia a la Iglesia y ofrezcan un coherente 

testimonio de vida evangélica»
654

. 

 

417. En el caso de los Centros teológicos no afiliados, los profesores de los 

Seminarios han de ser nombrados por el Obispo o, en caso de tratarse de Seminarios 

interdiocesanos, por los Obispos interesados, después de haber consultado –si lo 

estiman oportuno– al Rector y al claustro de profesores del Centro. «Este encargo, 

dada la responsabilidad formativa que comporta, requiere un verdadero y propio 

mandato»
655

. 

 

418. En el cumplimiento de su misión, los profesores han de considerarse parte de una 

«única comunidad docente» y verdaderos educadores
656

. Deben ocuparse del buen 

desempeño de los estudios de cada seminarista
657

 impartiendo sus respectivas 

disciplinas con rigor científico, profundidad doctrinal y capacidad pedagógica. No 

obstante, a través de la enseñanza de las distintas materias procuren «guiar a los 

seminaristas hacia la unidad del saber»
658

 y «la alegría de la verdad»
659

, que 

encuentra su plenitud en Cristo, Camino, Verdad y Vida (cf. Jn 14,6) y a realizar una 

«síntesis de conocimientos» que, integrando lo científico, abrace todos los ámbitos 

de la vida sacerdotal
660

, en una visión del designio de Dios que unifica saber y 

vida
661

. 

 

419. La acción pedagógica de los profesores, que se desarrolla fundamentalmente en 

las clases y que se completa en el contacto personalizado con los seminaristas, 

influye decisivamente en la formación de los futuros pastores
662

. También contribuye 

                                                             
652 Cf. CIC 253,1 y 2.  
653 Cf. RFIS 144. 
654 RFIS 143.  
655 RFIS 140.  
656

 RFIS 142. 
657 RFIS 141. 
658 Cf. RFIS 142.    
659 VG 1.  
660 Cf. RFIS 142 
661 Cf. PDV 67,c. 
662 Cf. PDV 67,a: «Con frecuencia, como enseña la experiencia, es más decisiva que la de los otros 

educadores en el desarrollo de la personalidad presbiteral».  



149 
 

a su formación el testimonio personal de vida que los profesores dan a los 

seminaristas. Por eso, habrán de esforzarse por desempeñar su función no sólo como 

profesionales de la disciplina que enseñan sino básicamente como testigos creíbles 

del Evangelio que sirven a la Iglesia en el campo de la enseñanza y la investigación. 

Su creatividad investigadora y docente la realizarán como maestros que profesan la 

enseñanza con quienes serán a su vez maestros del Pueblo de Dios. 

 

420. Por todo ello, a los profesores se les pide una comprensión de la teología y, en 

concreto, del ministerio sacerdotal, al servicio de la transmisión de la fe de la Iglesia 

que se ha de reflejar en el espíritu y estilo de ejercitar su magisterio teológico
663

: 

«Los docentes y los seminaristas deben adherirse con plena fidelidad a la Palabra 

de Dios, consignada en la Escritura, transmitida en la Tradición y auténticamente 

interpretada por el Magisterio. Aprendan el sentido vivo de la Tradición de las 

obras de los Santos Padres y de los otros Doctores que en la Iglesia son tenidos en 

gran estima»
664

. 

  

421. Aunque la formación intelectual de los seminaristas está bajo la responsabilidad 

del Rector y del equipo de formadores, con la eventual presencia del coordinador de 

la formación intelectual, los formadores deben garantizar la colaboración por medio 

de reuniones periódicas con los profesores y otros expertos para tratar, además de 

asuntos ordinarios, cuestiones relativas a la enseñanza, estudiar los problemas que 

presentan las distintas disciplinas en orden a conseguir la armonía de toda la doctrina 

de la fe y asegurar los métodos pedagógicos pertinentes. En dichas reuniones traten, 

como equipo de trabajo, sobre sus alumnos y estén dispuestos a percibir críticamente 

el impacto que produce su enseñanza en los seminaristas. De este modo los 

profesores tendrán viva conciencia de su responsabilidad en el proceso formativo y 

participarán además en el proceso selectivo de los alumnos
665

. La relación adecuada 

y frecuente del grupo de profesores con el equipo de formadores favorecerá, con 

mayor eficacia, la integración armónica de los estudios en la totalidad de la 

formación de los seminaristas
666

. 

 

422. Los profesores de las Facultades de Teología y de Centros Agregados o Afiliados 

a ellas, que imparten el ciclo institucional de Estudios Teológicos a seminaristas, 

tengan siempre muy en cuenta que también es misión particular de estos Centros 

cuidar la científica formación teológica de aquellos que se preparan para el 

presbiterado, pues están formando futuros pastores
667

. Aunque es preciso que haya 

una distinción entre el régimen académico de estos Centros y el del Seminario, 

procúrese lograr una buena armonía entre la enseñanza teológica y pastoral con las 

                                                             
663 PDV 67,d: Han de «ser hombres de fe y llenos de amor a la Iglesia, convencidos de que el sujeto 

adecuado del conocimiento del misterio cristiano es la Iglesia como tal, persuadidos por tanto de que 

su misión de enseñar es un auténtico ministerio eclesial, llenos de sentido pastoral para discernir no 

sólo los contenidos, sino también las formas mejores en el ejercicio de este ministerio. De modo 

especial, a los profesores se les pide la plena fidelidad al Magisterio porque enseñan en nombre de la 

Iglesia y por esto son testigos de la fe». 
664 RFIS 140.  
665 Cf. OT 5; RFIS 141; FTS 116, 121-124. 
666 Cf. RFIS 141; PDV 51,a; 67.  
667

 Cf. VG art. 76,1; PDV 67,c. 



150 
 

líneas formativas del Seminario, con su visión del sacerdocio y de las variadas 

cuestiones actuales concernientes a la vida de la Iglesia
668

. Para ello cuídese la 

relación entre las autoridades de ambas instituciones. No obstante, por su propia 

naturaleza, la formación intelectual en el Seminario no puede limitarse a la recibida 

en la Facultad o Centro vinculado.  

 

b) Los especialistas  

 

423. Varios especialistas pueden ser invitados a ofrecer su contribución a la formación 

sacerdotal en ámbitos como el médico, psicológico, pedagógico, deportivo, artístico-

cultural, ecológico, administrativo o en el uso de los medios de comunicación. Dicha 

contribución puede resultar muy útil y recomendable cuando las circunstancias 

personales o comunitarias lo requieran. En su selección, además de la madurez 

humana y la competencia profesional, se ha de contar también con su perfil como 

creyentes
669

. «Cada especialista debe limitarse a intervenir en el campo que le es 

propio sin pronunciarse sobre la idoneidad de los seminaristas para el 

sacerdocio»
670

 ya que la responsabilidad del discernimiento vocacional y del juicio 

de idoneidad corresponde al Rector con el equipo de formadores y al Obispo. No 

obstante, su contribución ha de ser tenida en cuenta por éstos ya que con frecuencia 

ofrece luz y claves para dicho discernimiento. Por su parte, «los seminaristas 

adviertan y consideren su presencia no como una imposición, sino como el 

ofrecimiento de una ayuda valiosa y cualificada para sus eventuales 

necesidades»
671

. 

 

424. Un lugar singular ocupa la aportación de los psicólogos tanto para los 

formadores, a quienes compete el discernimiento vocacional, como para los propios 

seminaristas
672

. Su contribución científica permite conocer mejor la índole y la 

personalidad de los candidatos, en sus fragilidades y fortalezas, necesidades y 

valores, intenciones y motivaciones en el seguimiento del Señor, constituyendo así 

un instrumento muy útil para el acompañamiento personalizado en el proceso 

formativo, ofreciendo orientaciones pedagógicas precisas según la situación de cada 

uno
673

. En cualquier caso los psicólogos «no pueden formar parte del equipo 

formador»
674

. Dada la delicadeza de su tarea y la especificidad de la formación al 

ministerio presbiteral, su selección ha de ser «cuidadosa y prudente». Han de 

distinguirse por una «sólida madurez humana y espiritual» e inspirarse en una 

«antropología que comparta abiertamente la concepción cristiana sobre la persona 

humana, la sexualidad, la vocación al sacerdocio y al celibato, de tal modo que su 

intervención tenga en cuenta el misterio del hombre en su diálogo personal con 

Dios, según la visión de la Iglesia»
675

. 

 

                                                             
668

 Cf. DPFS 32.  
669 Cf. RFIS 145-146. 
670 RFIS 146. 
671 RFIS 146. 
672 RFIS 147. 
673 Cf. RFIS 192.  
674 RFIS 192; OUCPs 6. 
675 Ibíd. cit. por RFIS 192. 



151 
 

425. La aportación de los psicólogos es significativa «principalmente en dos 

momentos: en la valoración de la personalidad, expresando una opinión sobre el 

estado de salud psíquica del candidato; y en el acompañamiento terapéutico, para 

iluminar eventuales problemáticas y ayudarlo en el desarrollo de la madurez 

humana»
676

. Por todo ello, será conveniente que se lleve a cabo una valoración 

psicológica de los candidatos al sacerdocio, sea en el momento de su admisión al 

Seminario o durante el itinerario formativo, cuando lo estimen oportuno los 

formadores
677

.  

 

426. No obstante, para recurrir a un psicólogo «es necesario que la persona 

interesada, estando bien informada y con toda libertad, manifieste previamente y por 

escrito su consentimiento. Por otra parte, “el candidato al presbiterado no puede 

imponer sus condiciones personales, sino que debe aceptar con humildad y 

agradecimiento las normas y las condiciones que la Iglesia misma, en cumplimiento 

de su parte de responsabilidad, establece”. Para salvaguardar la propia intimidad, 

“el candidato podrá dirigirse libremente, ya sea a un psicólogo elegido entre 

aquellos indicados por los formadores, o bien a uno elegido por él mismo y aceptado 

por ellos. Según las posibilidades, debería quedar siempre garantizada a los 

candidatos una libre elección entre varios psicólogos que posean los requisitos 

indicados”»
678

. 

 

427. «Después de haber redactado el informe, respetando las leyes civiles vigentes, el 

perito deberá comunicar los resultados de su investigación al interesado y 

únicamente a algunas personas autorizadas para conocer estos datos en razón de su 

oficio: “Efectuada la investigación, teniendo en cuenta también las indicaciones 

ofrecidas por los formadores, el psicólogo, sólo con el previo consentimiento escrito 

del candidato, les dará su aportación para comprender el tipo de personalidad y la 

problemática que el candidato está afrontando o deberá afrontar. Indicará también, 

según su valoración y sus competencias, las previsibles posibilidades de crecimiento 

de la personalidad del candidato. Sugerirá, si fuera necesario, formas o itinerarios 

de sostenimiento psicológico”. Teniendo en cuenta lo anterior, las personas 

autorizadas para conocer la información dada por el perito son: el Obispo (el de la 

Diócesis del interesado y el responsable del Seminario, si fuera otro), el Rector (el 

del Seminario donde se realiza la formación y del diocesano, si fuera diverso), y el 

Director espiritual»
679

. Dichos informes escritos sobre la valoración psicológica de 

los seminaristas, así como cualesquiera otros sobre datos reservados se conservarán 

con sumo cuidado en la forma y durante el tiempo que establezca la legislación 

vigente en el Estado español sobre la protección de datos.  

 

 

 

                                                             
676 RFIS 147. 
677 RFIS 193. 
678 RFIS 194 y not. 295 donde, citando OUCPs 12, se afirma que si el candidato «ante una petición 
formulada por parte de los formadores, rechazase acceder a una consulta psicológica, ellos no 

forzarán de ningún modo su voluntad y procederán prudentemente en la obra de discernimiento con 

los conocimientos que dispongan»; cf. DFSJ 100.  
679

 RFIS 195. 



152 
 

c) La familia, la parroquia y otras realidades eclesiales 

 

428. Normalmente la vocación surge y se descubre dentro de un contexto comunitario 

en el que el seminarista ha vivido una experiencia significativa de fe. Estas 

comunidades de procedencia tienen «un influjo no indiferente» en los candidatos y, 

por ende, «su parte específica de responsabilidad» en el proceso formativo
680

. De ahí 

que hayan de ser tenidas en consideración durante el mismo. Entre ellas están la 

familia, la parroquia de origen o de referencia, otras comunidades, asociaciones o 

movimientos eclesiales, que pueden contribuir «a sostener y nutrir, de modo 

significativo, la vocación de los llamados al sacerdocio»
681

 tanto en el periodo de 

formación inicial como después durante toda la vida del presbítero. 

 

429. La familia es la urdimbre primaria del hombre y marca profundamente su 

personalidad. «Los vínculos familiares son fundamentales para fortalecer la sana 

autoestima de los seminaristas. Por ello, es importante que las familias acompañen 

todo el proceso del seminario y del sacerdocio ya que ayudan a fortalecerlo de modo 

realista»
682

. En algunos casos la familia es un apoyo decisivo en la opción 

vocacional; en otros, sin embargo, se mantiene indiferente o incluso contraria a tal 

opción. Hay seminaristas que llevan en sus vidas la experiencia de la propia familia 

herida por muy diversos motivos.  

 

430. Como parte del itinerario formativo hacia el ministerio presbiteral se ha de 

ayudar al candidato a integrar de forma madura su relación con la propia familia 

dentro del itinerario formativo hacia el ministerio sacerdotal. «Es necesario que, con 

realismo y madurez humana y cristiana, los seminaristas sepan reconocer y aceptar 

la propia realidad familiar, afrontar eventuales problemas y, también cuando sea 

posible, compartir con ella el propio proyecto vocacional»
683

. Con frecuencia la 

confrontación clara, serena y paciente de dicho proyecto con la familia puede ser una 

gran ayuda tanto para la maduración consciente y firme de su opción vocacional 

como para los propios padres y familiares. A su vez el proceso formativo debe 

educar desde el principio en una libertad interior que permita «la justa autonomía en 

el ejercicio del ministerio y una sana distancia de eventuales expectativas de parte 

de la familia»
684

, superando «una lógica demasiado humana cuando no mundana»
685

 

que, aunque nazca  del sincero afecto, olvida la exigencia radical de la llamada del 

Maestro a poner la mano en el arado sin mirar atrás (cf. Lc 9,62) relativizando, en 

función del amor prioritario por Él y por el Reino, todos los otros vínculos afectivos 

y familiares (cf. Mt 10,37-38; Lc 9,59-60). Por su vocación y misión, el pastor está 

llamado a dedicarse por entero, como Jesús, a formar la nueva familia de los hijos de 

Dios (cf. Mc 3,31-35; Jn 1,12-13) que es la Iglesia en sus distintas comunidades 

como «familia de familias». En este sentido es recomendable que durante el proceso 

                                                             
680 Cf. PDV 68,a.  
681 RFIS 148; PO 8,c. 
682 AL 203. 
683 RFIS 149.  
684 RFIS 148. 
685

 PDV 68,a. 



153 
 

formativo se cuide la relación con la propia familia, así como con otras familias en la 

propia comunidad del Seminario
686

 o en las parroquias y comunidades eclesiales. 

 

431. Por otro lado, el Seminario no sólo debe desarrollar una tarea formativa con los 

seminaristas sino también realizar «una verdadera acción pastoral en relación con 

sus familias»
687

 ofreciendo orientaciones concretas y acomodadas a cada situación 

sobre cómo acompañarles en su proceso formativo, el respeto a su libertad, el buen 

ejemplo de virtudes domésticas, la ayuda material, la cercanía y apoyo, 

especialmente en los momentos difíciles, o la oración. En este sentido se pueden 

promover encuentros con las familias de los seminaristas de carácter formativo, 

espiritual o lúdico-festivo, aprovechando también las visitas puntuales de la familia 

al propio Seminario o los pasos de órdenes. «El trabajo pastoral del Seminario en 

relación con las familias de los seminaristas contribuye tanto a la maduración 

cristiana de la misma, como a la aceptación de la llamada al sacerdocio de uno de 

sus miembros, considerándola como una bendición, valorándola y sosteniéndola 

durante toda la vida»
688

. 

  

432. La parroquia de origen o de experiencia apostólica es otro pilar importante en el 

camino vocacional. A veces dicha parroquia ha sido el lugar de «suplencia» de la 

educación en la fe experimentando en ella la realización local inmediata del misterio 

de la Iglesia madre y marco del descubrimiento de su vocación ministerial. Por eso, 

la parroquia ofrece «una aportación original y particularmente preciosa» en la 

formación del seminarista: sintiéndolo como «parte viva de sí misma»; 

acompañándolo con la oración; acogiéndolo en los periodos de vacaciones; 

respetando y favoreciendo la formación en su identidad presbiteral, ofreciéndole 

ocasiones y estímulos para su vocación; ayudándole incluso material y 

económicamente
689

. Por ello, durante el periodo del Seminario los seminaristas 

profundizarán su vínculo con la comunidad parroquial de origen.  

 

433. Otras comunidades, asociaciones y movimientos eclesiales pueden y deben 

contribuir también al surgimiento de vocaciones y a la formación de los candidatos al 

sacerdocio, particularmente de los que provienen de la experiencia cristiana, 

espiritual y apostólica de dichas instituciones: «Los jóvenes que han recibido su 

formación de base en ellas y las tienen como punto de referencia para su experiencia 

de Iglesia, no deben sentirse invitados a apartarse de su pasado y cortar las 

relaciones con el ambiente que ha contribuido a su decisión vocacional ni tienen por 

qué cancelar los rasgos característicos de la espiritualidad que allí aprendieron y 

vivieron, en todo aquello que tienen de bueno, edificante y enriquecedor. También 

para ellos este ambiente de origen continúa siendo fuente de ayuda y apoyo en el 

camino formativo hacia el sacerdocio»
690

. La formación debe ayudar a los 

seminaristas a ampliar su horizonte eclesial para que puedan objetivar el punto justo 

                                                             
686 Cf. RFIS 52,b. 
687 RFIS 149. 
688 RFIS 149. 
689 Cf. PDV 68,c. 
690

 PDV 68,d.  



154 
 

de integración de la espiritualidad de dichos movimientos o asociaciones en la 

espiritualidad del presbítero diocesano.  

 

434. El proyecto formativo del Seminario ha de ayudar a los candidatos a conocer, 

valorar y respetar las distintas asociaciones y movimientos reconocidos por la 

Iglesia, como signo de la vitalidad que el Espíritu suscita en ella para la edificación 

de todo el Cuerpo. Los seminaristas que provienen de alguna de estas realidades, han  

de tener la nueva comunidad del Seminario como su comunidad eclesial de 

referencia, aprendiendo en ella el «respeto a los otros caminos espirituales y el 

espíritu de diálogo y cooperación»
691

 en la común vocación a la santidad; aceptando 

con docilidad, cordialidad y coherencia las indicaciones formativas del Obispo y del 

equipo formador; y logrando un claro y positivo desarrollo de la espiritualidad del 

presbítero diocesano llamado a descubrir, discernir y potenciar la diversidad de todos 

los carismas dentro de la comunión eclesial, al servicio del único fin apostólico de la 

Iglesia y del compromiso con una presencia en la sociedad que promueva la dignidad 

integral de la persona humana.  

 

435. Por eso, ni el proyecto formativo del Seminario ni su equipo formador 

privilegiarán un grupo, asociación o movimiento eclesial determinado. Por su parte 

los miembros de estos grupos o movimientos ejercitan su responsabilidad formativa 

colaborando con lealtad y comunión con el equipo formador. La participación de los 

seminaristas y sacerdotes en estos movimientos o grupos en sí misma es un factor 

beneficioso y enriquecedor para la fraternidad sacerdotal siempre que ayude al 

«ejercicio del ministerio y la vida espiritual que son propios del sacerdote 

diocesano, el cual sigue siendo siempre pastor de todo el conjunto»
692

. La confianza 

mutua, la transparencia y el discernimiento para un enriquecimiento mutuo han de 

evitar una pertenencia y procesos paralelos que no ayudan ni al formando, ni a la 

comunidad de origen, ni al Seminario.  

 

d) La vida consagrada y los laicos en la formación 

 

436. La presencia tanto de la vida consagrada como de los fieles laicos en el 

Seminario representa un punto de referencia importante en el proceso formativo ya 

que ayuda a los candidatos a estimar los diversos carismas presentes en la Iglesia 

diocesana que ellos, como futuros presbíteros, están llamados a animar, sostener y 

discernir dichos carismas y también a trabajar en comunión con ellos dentro la 

pastoral de conjunto. La vida consagrada, en sus diversas formas, «representa un 

signo, elocuente y atrayente, de radicalidad evangélica y de disponibilidad en el 

servicio. A su vez los fieles laicos cooperan en la misión evangelizadora de Cristo y 

ofrecen edificantes testimonios de coherencia y de opciones de vida según el 

Evangelio»
693

. Las personas consagradas ayudan a los presbíteros a profundizar en el 

sentido de su consagración a la misión apostólica, de la vivencia específica de los 

consejos evangélicos según su vocación, de la experiencia comunitaria, de la 

                                                             
691 Cf. PDV 68,e-f ;VC 56 que incorporan los «criterios de eclesialidad» indicados por ChL 30 para 

todas las asociaciones de laicos, nuevos movimientos y realidades eclesiales. 
692 PDV 68,g. 
693

 RFIS 150. 



155 
 

apertura a la universalidad de la Iglesia o del testimonio profético para el mundo, los 

fieles laicos pueden ayudar a los presbíteros a vivir su secularidad estando en el 

mundo sin ser del mundo
694

. Los religiosos y religiosas de vida contemplativa con su 

oración y sacrificio constantes por las vocaciones al ministerio sacerdotal 

contribuyen de una forma muy eficaz en su formación, recordando así la primacía del 

Dios trinitario como agente principal de la misma. 

 

437. «La presencia de la mujer en el proceso formativo del Seminario… tiene por sí 

misma un valor formativo»
695

 por múltiples razones: ayuda a los candidatos al 

reconocimiento y valoración de la necesaria complementariedad entre varón y mujer 

en la Iglesia y en la sociedad; contribuye a una maduración afectiva para el celibato 

apostólico, preparando a su vez para el trato equilibrado con quienes representan con 

frecuencia una gran mayoría entre los colaboradores y destinatarios de la acción 

pastoral del sacerdote; introduce en el sentido maternal y esponsal de la Iglesia; es 

testimonio de singulares virtudes. Por otro lado, con su «genio femenino» la mujer 

tiene «una sensibilidad, una intuición y unas capacidades singulares»
696

 que pueden 

ayudar al discernimiento y a la formación sacerdotal. Por todo ello, promuévase en el 

proceso formativo la presencia de la mujer, entre los especialistas en los distintos 

campos, como la enseñanza, el apostolado o la familia, o en la asesoría y consejo al 

equipo formador y al propio Obispo.  

 

8. La formación permanente de todos los agentes 

 

438. La distinta responsabilidad de los agentes en la formación sacerdotal implica para 

todos ellos la preocupación y el compromiso por una permanente y actualizada 

formación. Dicho compromiso nace de una «disposición interior, arraigada en una 

intensa experiencia espiritual y orientada por un constante discernimiento, que les 

permite aprender de la vida y de las diversas circunstancias, y reconocer en ellas la 

acción providencial de Dios en el propio proceso cristiano o sacerdotal. Desde la 

profundidad de esta disposición se mide la calidad del servicio ofrecido a los 

seminaristas y, al mismo tiempo, de ella depende un sereno clima formativo en el 

Seminario»
697

.  

 

439. La formación permanente –necesaria para todos los agentes– es singularmente 

importante para los formadores. La eficacia de la formación sacerdotal en todas sus 

etapas depende en buena medida de formadores bien formados. Estos, «en el 

ejercicio de su misión descubren una oportunidad de crecimiento y pueden 

reconocer el carisma específico del acompañamiento vocacional y de la vida 

sacerdotal como una llamada que los enriquece personalmente»
698

. En este sentido 

el Seminario puede convertirse en «una escuela que prepara a los responsables para 

la formación permanente», ya que quien ha sido formador del Seminario adquiere 

                                                             
694 Cf. PO 3.  
695 RFIS 151; RFIS 95. 
696 EG 103; MD 10. 
697 RFIS 152. 
698

 RFIS 152. 



156 
 

una rica experiencia y una peculiar sensibilidad para poder después animar y 

acompañar la formación permanente del Clero.  

 

440. Es singular responsabilidad del Obispo y del Rector del Seminario promover y 

facilitar todas aquellas actividades que se ordenen a este fin: encuentros formativos a 

nivel diocesano, regional, nacional o internacional entre formadores que combinen 

formación teórico-práctica, oración, compartir y contrastar experiencias y proyectos 

formativos, convivencia, etc. Es particularmente importante cuidar la formación 

específica de los formadores que inician esta misión en el Seminario. Finalmente, 

conviene favorecer que todos los agentes que intervengan en el proceso puedan 

beneficiarse de los recursos formativos en la medida de sus posibilidades.  



157 
 

APÉNDICE 

 

I. ORGANIZACIÓN DE LOS ESTUDIOS 

  

1. La formación intelectual de los futuros pastores debe estar orientada al encuentro 

con Dios (dimensión doxológica)
699

 y a anunciar a los hombres «la alegría de la 

verdad» que brota de dicho encuentro (dimensión evangelizadora), tal como 

propone el papa Francisco en su Constitución apostólica Veritatis Gaudium
700

. Los 

estudios han de contribuir a formar un sujeto que sepa transmitir la fe porque 

primero la ha asimilado ahondando en el conocimiento íntimo del misterio de 

Cristo
701

. Teniendo en cuenta la función evangelizadora y la nueva situación 

cultural en que nos encontramos la citada Constitución apostólica propone cuatro 

criterios fundamentales a tener en cuenta en la renovación de los estudios 

eclesiásticos que reclaman un verdadero cambio de paradigma:  

 

• la contemplación y la introducción espiritual, intelectual y existencial en 

el corazón del kerigma, la siempre nueva y fascinante buena noticia del 

Evangelio que, revelando a Dios como Padre de todos en Jesucristo, 

conduce a la «mística del vivir juntos» en fraternidad, escuchando con el 

corazón y la mente el grito de los pobres; 

• el diálogo a todos los niveles, no como una mera actitud táctica sino 

como una exigencia intrínseca de la comunión de todos en la búsqueda 

de la Verdad para profundizar su significado y sus implicaciones 

prácticas y promover una «cultura del encuentro» que supone un 

repensamiento y una actualización de la intencionalidad y organización 

de los estudios eclesiásticos con esta lógica; 

• la inter-disciplinariedad, no sólo en su forma débil como «simple 

multidisciplinariedad» en el acercamiento a un objeto desde múltiples 

enfoques y saberes, sino en su forma «fuerte» de trans-disciplinariedad 

como «ubicación y maduración de todo el saber en el espacio de Luz y 

de Vida ofrecido por la Sabiduría que brota de la Revelación de Dios» y 

que conlleva potenciar la unidad orgánica y dinámica de los estudios 

eclesiásticos en medio de un panorama actual marcado por la 

fragmentación de los saberes; 

• finalmente, «crear redes» entre las distintas instituciones que promueven 

los estudios eclesiásticos (Universidades, Facultades, Centros 

teológicos…) para activar decididamente las oportunas sinergias e 

investigar los problemas actuales pensando en un mundo como «patria 

común» con espíritu católico
702

. 

 

 

 

 

                                                             
699 Cf. San Anselmo de Canterbury, Proslogion, cap. I.  
700 Cf. VG 1.  
701 Cf. VG art. 70,2.  
702

 Cf. VG 4.  



158 
 

 

Criterios a tener en cuenta en la propuesta intelectual de los seminaristas 

 

2. Atendiendo a la íntima unidad orgánica entre las distintas disciplinas, así como a 

su índole ministerial, se puede establecer un proceso al compás del itinerario 

formativo integral descrito en este Plan de formación desde los estudios 

propedéuticos, pasando por una etapa dedicada más intensamente a las disciplinas 

filosóficas y una posterior etapa de estudios preferentemente teológicos. Es 

necesario tener presente que en la preparación para el ministerio es muy 

conveniente, a lo largo de los años de estudio y de formación, la profundización en 

las llamadas «materias ministeriales», si bien todo el currículum académico está 

orientado al adecuado desarrollo del ministerio sacerdotal. 

 

3. El estudio de las «materias propedéuticas» deberá ocupar al menos un año; los 

estudios de filosofía durarán al menos un bienio o el número de horas semestrales 

equivalente; los estudios de teología se prolongarán en torno a cuatro años, o el 

número de horas semestrales proporcional, de modo que, en su conjunto, los 

estudios filosóficos y teológicos comprendan en torno a un sexenio
703

. 

 

4. La formación intelectual de los candidatos al presbiterado propuesta en las 

Facultades y Centros afiliados, que deseablemente conduce a la obtención de un 

grado académico en Teología, constituye una parte fundamental de su formación 

intelectual, formación que, como ha sido descrito, contempla también otros 

aspectos para ser integral.   

 

1. Estudios de las «materias propedéuticas» 

 

5. El comienzo de los estudios eclesiásticos presupone una preparación cultural, 

previa y básica, que posibilite su realización eficaz. Como norma general, es 

necesario que los candidatos hayan concluido los estudios que se requieren para el 

ingreso a la Universidad. Las materias «propedéuticas», aunque no forman parte de 

los estudios eclesiásticos académicamente reglados, no deben carecer de rigor 

intelectual y académico. Para ello pueden impartirse contando con la colaboración 

de los Centros Teológicos o Facultades eclesiásticas donde los seminaristas cursan 

sus estudios.  

 

6. Al elegir las materias a tratar durante la etapa propedéutica, conviene tener 

presente la situación de la sociedad y de la Iglesia particular en que se desarrolla el 

proyecto educativo, así como la formación previa y el desarrollo personal del 

candidato. Deberá garantizarse la solidez de los elementos esenciales de la 

formación intelectual, que facilitarán todo el proceso formativo ulterior y remediar 

las eventuales deficiencias que tuviesen los candidatos al sacerdocio al término de 

los estudios secundarios en los ámbitos necesarios para ellos. En este sentido es 

importante cultivar la correcta expresión oral y escrita, la comprensión lectora, 

técnicas de estudio y una suficiente capacidad argumentativa y crítica que permita 

                                                             
703

 Cf. RFIS 154,b; CIC 250. 



159 
 

después afrontar y aprovechar mejor los estudios eclesiásticos. Se debe impulsar el 

gusto por aprender y por el saber mismo (conocimiento y verdad), por su 

manifestación y expresión en la historia general de la cultura, en la belleza y en 

distintas artes (literatura, música, cine…), por la vida social (preocupación y 

análisis de lo que sucede en ella) o el aprecio por la lectura espiritual (de la 

Escritura mediante la lectio divina o de maestros espirituales clásicos o actuales). 

 

7. Las materias propedéuticas tienen por finalidad garantizar un conocimiento 

suficiente y personalizado de la doctrina de la fe cristiana creída, celebrada y vivida 

en la Iglesia
704

, singularmente en la historia de la propia Iglesia particular sobre 

todo en sus santos, así como de los elementos fundamentales del ministerio y 

espiritualidad presbiteral. Entre dichas materias se pueden destacar: una iniciación 

a la lectura de la Sagrada Escritura que permita un conocimiento básico de ella en 

todas sus partes y de las etapas de la historia de la salvación; una introducción al 

misterio de Cristo y al cristianismo mediante la presentación del Catecismo de la 

Iglesia Católica; una introducción a los documentos del Concilio Vaticano II para 

adquirir la visión de conjunto que ofrecen del misterio de la Iglesia y de su misión 

en el mundo; una iniciación a la liturgia en la vida de la Iglesia en su sentido y 

celebraciones; una presentación de los elementos fundamentales de la teología de la 

vocación y del ministerio y espiritualidad presbiteral mediante la lectura de algunos 

textos selectos; un estudio de la historia de la propia Iglesia particular y de su 

hagiografía.  

 

8. Metodológicamente todas las materias citadas – y algunas otras que podrían 

incluirse en el proyecto formativo de cada seminario – han de caracterizarse por 

ofrecer una guía que ayude a la lectura personal y a la comprensión global de los 

textos principales presentados en ellas. De este modo los alumnos podrán advertir 

«el sentido, el plan y la finalidad de los estudios eclesiásticos» y, al mismo tiempo, 

serán ayudados «a fundamentar y empapar toda su vida personal en la fe y a 

consolidar su decisión de abrazar la vocación con la entrega personal y la alegría 

de espíritu»
705

. 

 

9. Ya desde la etapa de estudios propedéuticos podrían abordarse algunas de las 

materias llamadas «ministeriales» en la RFIS dado su carácter instrumental de 

cara a los estudios eclesiásticos. Una atención especial merece el estudio de las 

lenguas. La etapa propedéutica puede aprovecharse para el estudio de alguna 

lengua moderna, al menos para obtener el nivel B1, requerido para la obtención del 

bachiller en estudios eclesiásticos, así como de las lenguas más utilizadas en las 

regiones donde el seminarista ejercerá su ministerio sacerdotal. Pueden iniciarse 

también en el conocimiento de la lengua latina, que permite el acceso directo a las 

fuentes del Magisterio y de la historia de la Iglesia, y que, junto con el griego y el 

hebreo bíblicos, habrán de profundizarse después en los estudios eclesiásticos
706

. 

 

                                                             
704 Cf. PDV 62; OT 13-14. 
705 OT 14. 
706

 Cf. RFIS 183. 



160 
 

10.  Otras “materias ministeriales” que podrían estudiarse en la etapa propedéutica 

son el arte sacro, en su historia, su expresión en la propia Iglesia local o región, su 

relevancia espiritual y su utilidad pastoral; el conocimiento de la música sacra
707

; 

conocimientos fundamentales de pedagogía y didáctica general así como 

introducción al conocimiento y utilización de los modernos medios de 

comunicación y de las redes sociales en sus aspectos técnicos, posibilidades 

evangelizadoras y uso equilibrado y maduro
708

.    

 

2. Estudios filosóficos 

 

11.  El estudio filosófico favorecerá la formación de la persona ejercitándola en la 

profundización y en el análisis, en el desarrollo adecuado de la razón con la ascesis 

del rigor y del juicio ponderado, asumiendo leal y modestamente la búsqueda de la 

verdad, cultivando la agudeza mental y valorando la honestidad científica
709

, 

formándose para el diálogo entre la fe y la cultura, y capacitándose para dar razón 

de la Esperanza (cf. 1 Pe 3,15). 

 

12.  El estudio de la Filosofía debe sustentarse en el «patrimonio filosófico 

perennemente válido»
710

, es decir, lo que en el transcurso de la historia del 

pensamiento humano se ha decantado como necesario para la misma posibilidad de 

la fe católica, en cuanto que son los principios filosóficos fundamentales que sirven 

de soporte a la Teología o están implicados en los presupuestos de los 

planteamientos teológicos. Pero también se ha de atender a la investigación de los 

filósofos de nuestro tiempo y al progreso de las ciencias.  

 

13. Los estudios filosóficos preparan para realizar mejor los estudios propiamente 

teológicos, si bien con su propio método y rigor intelectual, y se encaminan hacia 

ellos como parte de un todo. Es parte del plan de estudios eclesiásticos y no algo 

superpuesto o paralelo a los estudios teológicos. Por ello el estudio de la Filosofía y 

de la Teología se han de articular en orden a una armoniosa coordinación que abra a 

los alumnos al misterio de Cristo
711

, se ha de mostrar el nexo entre la Filosofía y los 

misterios de la salvación
712

 y se ha de proceder de modo que toda la formación de 

los alumnos se ordene a la luz del misterio de la salvación
713

. 

 

14.  Es muy conveniente hacer preceder los estudios filosóficos de una Introducción 

a dicha disciplina que sitúe adecuadamente la importancia de la filosofía, su 

relación con las ciencias, con la teología, los distintos objetos a los que se refiere y 

su metodología propia. 

 

15.  Los estudios filosóficos han de estar enraizados en una auténtica metafísica, ya 

que «el carácter sapiencial de la filosofía implica su “alcance auténticamente 

                                                             
707 Cf. RFIS 181. 
708 Cf. RFIS 182; OT 13. 
709 Cf. CIC 251 
710 OT 15; CIC 251.  
711 Cf. OT 14. 
712 Cf. OT 15 
713

 Cf. AG 16. 



161 
 

metafísico, capaz de trascender los datos empíricos para llegar, en su búsqueda de 

la verdad, a algo absoluto, último y fundamental”, si bien conocido 

progresivamente a lo largo de la historia»
714

, según «la “vocación originaria” de 

la filosofía: la búsqueda de lo verdadero y su dimensión sapiencial y 

metafísica»
715

. Según una división tradicional los tres grandes objetos de la 

metafísica son el mundo, el hombre y Dios como raíz y fuente de los anteriores; por 

ello será necesario dedicar especial atención a estos tres grandes apartados: la 

Cosmología o Filosofía de la Naturaleza, la Antropología (como Metafísica de la 

persona) y la Teodicea, que pueden abrir a una visión cristiana de la realidad.  

 

16.  La Historia de la filosofía debe enseñarse con profundidad, a fin de clarificar la 

génesis y el desarrollo de los temas más importantes. El estudio de la Historia de la 

filosofía tiene como finalidad presentar la continuidad de la reflexión y del 

pensamiento humano acerca del Absoluto, sobre la verdad y la posibilidad de 

conocerla. Los estudios filosóficos constituyen también un terreno fértil de diálogo 

y de confrontación con los no creyentes
716

.  

 

17.  Otras materias, en las que conviene poner atención durante esta fase de los 

estudios, son la Lógica (como instrumento imprescindible del recto pensar), la 

Estética (para reflexionar sobre el valor de la belleza y como camino de acceso a la 

Verdad), la Epistemología o Teoría del conocimiento (imprescindible para 

descubrir el valor de  nuestro conocimiento y la posibilidad de acceso a la verdad), 

la Ética filosófica (en cuanto a las bases naturales del comportamiento moralmente 

recto) y la Filosofía de la religión (que ayudará a descubrir los elementos comunes 

a las religiones y la racionalidad interna del hecho religioso)
717

.  

 

18.  Se preste la debida atención a las ciencias humanas, como la Psicología, la 

Sociología y la Pedagogía, en los aspectos relacionados con el proceso formativo, 

con vistas al ministerio sacerdotal, a fin de desarrollar la capacidad de los 

seminaristas para conocer la interioridad del ser humano, con sus riquezas y 

fragilidades, para facilitar un juicio sereno y equilibrado sobre las personas y las 

situaciones
718

.  

 

 

19.  «A través de este proceso de estudios, será posible estimular en los seminaristas 

“el amor a la verdad que debe buscarse, respetarse y demostrarse con todo rigor, 

reconociendo al mismo tiempo honestamente los límites del conocimiento 

humano», y desde una óptica pastoral, prestando «una atención especial a las 

relaciones entre la filosofía y los verdaderos problemas de la vida”»
719

. 

 

 

                                                             
714 DREEF 4; Cf. También EFS. 
715 RFIS 160; DREEF 3. 
716 Cf. RFIS 161. 
717 Cf. RFIS 162. 
718 Cf. RFIS 163. 
719

 RFIS 164 citando OT 15. 



162 
 

3. Estudios teológicos
720

 

 

20.  Las disciplinas teológicas han de enseñarse a la luz de la fe y bajo la guía del 

Magisterio de la Iglesia, de modo que los alumnos comprendan cuidadosamente la 

doctrina católica a partir de la divina Revelación; penetren en ella profundamente, 

la conviertan en alimento de la propia vida espiritual, y puedan en su ministerio 

sacerdotal anunciarla, exponerla y defenderla
721

. 

 

21.  Es fundamental que, a lo largo del periodo de estudios, se alcance un 

conocimiento integral y armónico de todas las materias teológicas, con una visión 

completa, unitaria y orgánica
722

 de las verdades reveladas, para poder lograr al final 

una síntesis, que ayude al candidato a situarse ante la realidad social y eclesial con 

una mirada profunda, crítica y bien fundamentada; y así emprender el ministerio 

pastoral iluminado por la reflexión teológica. 

 

22. Es de gran ayuda, al iniciar un camino de estudios teológicos, que se tengan en 

cuenta y se reflexione de manera crítica sobre los elementos culturales que 

condicionan a los seminaristas en su capacidad de buscar la inteligencia de la fe, 

entre otros, la desconfianza relativa a las reales capacidades de la razón para llegar 

a la verdad, la influencia del relativismo, o las actitudes cercanas al 

fundamentalismo religioso que cierran a la capacidad crítica y reflexiva. 

 

23.  «La formación intelectual del futuro sacerdote se basa y se construye sobre todo 

en el estudio de la sagrada doctrina y de la teología», ya que en su reflexión 

madura y crítica sobre la fe la teología se mueve en dos direcciones: por un lado, 

«el estudio de la Palabra de Dios: la Palabra escrita en el Libro sagrado, 

celebrada y transmitida en la Tradición viva de la Iglesia e interpretada 

auténticamente por su Magisterio»; por otro, «la del hombre, interlocutor de Dios» 

llamado a «creer, vivir y a comunicar a los demás la fides y el ethos cristiano»
723

. 

 

24.  El estudio de la Palabra de Dios lleva consigo la importancia de las siguientes 

áreas o materias que han de impartirse: 

 

 el estudio de la Sagrada Escritura, que es «como el alma de la 

teología», debe inspirar todas las disciplinas teológicas. Tras una 

Introducción general – que aborde temas como historia de Israel, 

geografía y arqueología bíblicas, teología de la Escritura o 

hermenéutica bíblica – se deben estudiar los libros del Antiguo y 

Nuevo Testamento en perspectiva literaria, exegética y teológica 

siguiendo las indicaciones de la DV desarrolladas por VD. La 

formación bíblica ha de abarcar todos los niveles, desde la lectio 

divina a la exégesis. Los seminaristas han de ser iniciados en los 

distintos métodos de la exégesis, conocer los principales problemas 

                                                             
720 Cf. RFIS 165-175. 
721 Cf. OT 16; RFIS 165. 
722 Cf. PDV 54. 
723

 PDV 53,a. 



163 
 

hermenéuticos y adquirir una visión de conjunto de toda la Escritura 

en la unidad de la Revelación. Para ello será de gran utilidad el 

estudio de las lenguas bíblicas
724

; 

 el estudio de los santos Padres, primeros intérpretes de la Escritura en 

la corriente viva de la Tradición eclesial, en la Patrología y la 

Patrística
725

; 

 el estudio de la sagrada Liturgia es fundamental según el axioma 

clásico «lex orandi, lex credendi», presentando sus aspectos 

teológicos, espirituales, canónicos y pastorales en conexión con las 

otras disciplinas, para ayudar a reconocer los misterios de la salvación 

presentes y operantes en las acciones litúrgicas y a distinguir lo 

sustancial e inmutable de lo susceptible de actualización y reforma
726

; 

 el estudio de la historia de la Iglesia, del dogma y de la teología, 

para ilustrar el «origen y desarrollo de la Iglesia como pueblo de 

Dios» en el tiempo y en el espacio según las fuentes históricas, 

teniendo en cuenta el progreso de las doctrinas teológicas, la concreta 

situación histórica y la influencia de las diversas corrientes de 

pensamiento, de manera que pueda percibirse el admirable encuentro 

entre la acción divina y la acción humana que teje la Tradición y la 

historia de la Iglesia
727

; 

 

25.  Por otro lado, el hombre llamado a ser interlocutor de la Palabra divina en su 

fe, vida y testimonio implica el estudio de las siguientes disciplinas teológicas: 

 

• la teología dogmática, incluida la teología sacramental, ha de enseñarse 

sistemática y ordenadamente, partiendo de la Escritura, explicando las 

aportaciones de los Padres y el desarrollo del dogma cristiano, 

profundizando especulativamente en el sentido de los misterios de la 

salvación y en la conexión entre ellos, y ayudando a interpretar y afrontar 

las distintas situaciones de la vida a la luz de la Revelación mostrando su 

permanente actualidad
728

; 

• la teología fundamental ha de mostrar la compatibilidad entre la fe y la 

razón, en su doble vertiente de fundamentación hermenéutica de la 

revelación y de la fe, y de diálogo de estas con la razón y la existencia 

del hombre actual para hacerlas significativas y creíbles promoviendo así 

una «original apologética»
729

;   

• la teología moral, nutrida por la Escritura, «ilustrará el actuar cristiano 

de los fieles, fundado en la fe, la esperanza y la caridad, como respuesta 

a la llamada divina, exponiendo sistemáticamente la vocación a la 

                                                             
724 Cf. RFIS 166; DV 24; OT 16,a.  
725 Cf. IEPI 61-66. 
726 Cf. RFIS 167. 
727 Cf. RFIS 173. 
728 Cf. RFIS 168,a. 
729

 Cf. RFIS 168,b; FR 67; EG 132. 



164 
 

libertad y a la santidad»,
730

 el valor de la virtud y el sentido del pecado, 

teniendo en cuenta las adquisiciones más recientes de la antropología; 

• la teología de la espiritualidad, estrechamente unida a la doctrina moral  

como «ley de libertad» y «vida según el Espíritu», ha de estudiar la 

teología y espiritualidad sacerdotal, de la vida consagrada y del laicado 

como concreción de la común vocación cristiana a la santidad y sus 

realizaciones a lo largo de la historia
731

;  

• la teología pastoral como «reflexión científica sobre la Iglesia en su 

vida diaria, con la fuerza del Espíritu, a través de la historia», 

recibiendo de la fe los principios y criterios de la acción pastoral de la 

Iglesia en cada momento, cultivando especialmente el discernimiento 

evangélico, para concretarlos después en la práctica
732

; 

• el derecho canónico, explicado a partir de la sólida visión de la Iglesia 

que ofrece el Concilio Vaticano II, debe mostrar cómo toda la normativa 

y disciplina eclesiástica se ordena a la suprema ley de la salvación de las 

almas y, puesto al servicio de la acción del Espíritu en la Iglesia, 

favorece el discernimiento de las situaciones eclesiales y una acción 

pastoral eficaz
733

. 

 

26.  Siguiendo las directrices de la Constitución Apostólica Veritatis Gaudium es 

necesario e importante que se haga una revisión periódica tanto del Plan de estudios 

que se ofrece como de los temarios de las asignaturas para que se actualicen en 

función de las nuevas sensibilidades, la investigación actualizada y las aportaciones 

recientes del Magisterio. En este sentido es conveniente que no se descuide en los 

Planes el estudio de materias como la Doctrina social de la Iglesia, que dentro del 

ámbito de la teología moral muestra las consecuencias sociales del Evangelio al 

servicio de la construcción del Reino de Dios en nuestro mundo, con una atención 

peculiar al «problema ecológico»
734

; la misionología, «no sólo como missio ad 

gentes sino también como nueva evangelización» ante el paradigma actual del 

hombre migrante en la aldea global
735

; el ecumenismo o la historia y teología de 

las religiones
736

, materias especialmente importantes hoy para potenciar la 

conversión misionera de la Iglesia y los desafíos y retos que plantea la cultura 

secular.  

 

4. Materias «ministeriales» 

 

27.  El estudio de las materias «ministeriales» responde a las «exigencias específicas 

del futuro ministerio pastoral»
737

. Cada Seminario establecerá el tratamiento de las 

mismas a lo largo de todo el proceso formativo. Aquellos Seminarios que realizan 

los estudios eclesiásticos en un Centro Teológico durante un sexenio pueden 

                                                             
730

 RFIS 169,a; OT 16,d. 
731 Cf. RFIS 169,b. 
732 Cf. PDV 57; RFIS 170. 
733 Cf. RFIS 174. 
734 Cf. RFIS 172. 
735 Cf. RFIS 171; ChV 91-94. 
736 Cf. RFIS 175; PDV 54,d.  
737

 RFIS 176.  



165 
 

distribuir en él algunas de estas materias. Los Seminarios que acuden a una 

Facultad de Teología deberán prestar especial atención en promover un «sexto» 

curso de formación o «año de pastoral»
738

, después del ciclo institucional o grado, 

con la posible colaboración de la propia Facultad, en el que se aborden dichas 

materias con la extensión y profundidad que requieren, en orden a una formación 

teórica y práctica más completa sobre la acción pastoral del futuro sacerdote. 

Algunas materias ministeriales pueden tratarse también –como se ha indicado más 

arriba– durante la etapa propedéutica.  

 

28.  Algunas de las materias ministeriales que podrían estudiarse en el último periodo 

de estudios son: el ars celebrandi, la homilética, la iniciación al ministerio de la 

confesión, el discernimiento y acompañamiento espiritual, la religiosidad popular, 

la administración de los bienes y del patrimonio histórico con conocimientos 

básicos sobre la legislación civil o el derecho
739

, organización y atención 

parroquial, así como aquellas otras materias ministeriales recomendadas en la etapa 

propedéutica y que no pudieron tratarse en ella.  

 

5. Estudios de especialización 

 

29.  Además de los estudios básicos, se puede considerar la conveniencia de que 

algunos seminaristas, incluso en el periodo de formación previo a la ordenación, 

realicen estudios de especialización para el desempeño de deberes y oficios que 

exigen una preparación más profunda para el servicio de la Iglesia, en cursos o 

institutos apropiados. Entre estos se considera importante la formación para la 

enseñanza de la filosofía y de la teología, la formación de personas que trabajen en 

los Tribunales Eclesiásticos, los formadores de los Seminarios, los que trabajen en 

el campo de los medios de comunicación, de la administración de los bienes 

eclesiásticos
740

. Sin olvidar la importancia de la formación específica en los 

ámbitos de la realidad pastoral (catequética, pastoral juvenil, animación de 

actividades de tiempo libre
741

…). 

 

6.  Metodología de la enseñanza 

 

30.  La renovación de los estudios eclesiásticos no afecta sólo a los contenidos sino 

también a su metodología
742

. Se debe introducir y promover en la enseñanza de las 

distintas materias una metodología dinámica, participativa y dialógica, que sepa 

integrar la enseñanza magistral del profesor con la iniciativa de los estudiantes, los 

cuales han de ser iniciados a la investigación, a la búsqueda de las fuentes, a la 

elaboración de trabajos o presentaciones temáticas que respondan a sus intereses 

personales. Se trata aquí también de considerar –en sintonía con las propuestas 

                                                             
738

 Cf. VG art. 76,2. 
739 Cf. RFIS 177-180. 
740 Cf. RFIS 185. 
741 La titulación en este ámbito «civil» se hace cada vez más necesaria e imprescindible para la 
organización y dirección de actividades de tiempo libre. Las distintas administraciones están 

endureciendo la legislación y exigiendo personas tituladas para la autorización de estas actividades 

(excursiones, acampadas, campamentos de verano…). 
742

 Cf. VG 4,b-c; art. 37,2. 



166 
 

pedagógicas y didácticas recientes y con el espíritu de este Plan de formación– que 

el alumno sea el protagonista y primer responsable de su propio aprendizaje como 

de toda su formación sacerdotal, de modo que las metodologías docentes le ayuden 

a «aprender a aprender», introduciéndole así en la dinámica de la formación 

permanente.  



167 
 

II. DISTRIBUCIÓN DE LAS MATERIAS EN LOS ESTUDIOS
743

 

 

Curso propedéutico 

 

Iniciación a la lectura de la Sagrada Escritura 

Introducción al cristianismo: Catecismo de la Iglesia Católica  

La liturgia en la vida de la Iglesia 

Introducción a los documentos del Concilio Vaticano II 

Teología de la vocación y espiritualidad presbiteral 

Historia y hagiografía de la Iglesia local 

Cultura universal 

Psicología de la personalidad  

Didáctica y técnicas de estudio 

Expresión oral y escrita 

Arte sacro 

Música sacra 

Introducción a la lengua y cultura latina 

Idioma moderno 

 

Curso primero 

 

Introducción a la Filosofía 

Historia de la Filosofía: Antigua y Medieval 

Lógica y Filosofía del lenguaje 

Antropología filosófica  

Fenomenología e Historia de las Religiones  

Filosofía de la naturaleza y de la ciencia 

Introducción a la Sagrada Escritura (Historia de Israel, Teología de la 

Escritura y Hermenéutica bíblica) 

Orígenes del Cristianismo  

Latín Eclesiástico  

Metodología científica  

Psicología 

Materias opcionales 

 

Curso segundo 

Historia de la Filosofía Moderna 

Historia de la Filosofía contemporánea 

Metafísica 

Teoría del conocimiento 

Teodicea y Filosofía de la Religión       

Ética Filosófica 

                                                             
743 Dado que en este momento todos los seminarios del territorio español realizan sus estudios en una 
Facultad o en un Centro agregado o afiliado, la distribución de las materias aquí ofrecida es sólo 

orientativa y debe ajustarse a los Planes de Estudio legítimamente aprobados por la autoridad 

eclesiástica competente en el Centro académico correspondiente en lo referente a los estudios 

filosóficos y teológicos.    



168 
 

Estética 

Sociología General y de la Religión  

Introducción a la Teología 

Griego bíblico  

Hebreo  

Materias opcionales  

 

Curso tercero 

 

Pentateuco y libros históricos 

Libros proféticos 

Libros sapienciales y Salmos 

Evangelios Sinópticos y Hechos  

Historia de la Iglesia antigua y medieval  

Teología fundamental  

Historia de la Teología  

Teología Moral Fundamental  

Cristología  

Liturgia Fundamental  

Patrología y Patrística  

Seminarios y Materias opcionales 

 

Curso cuarto 

 

Corpus Paulino  

Cartas católicas 

Misterio de Dios  

Eclesiología  

Ecumenismo 

Mariología 

Sacramentología general 

Sacramentos de iniciación cristiana 

Historia de la Iglesia moderna y contemporánea  

Teología Moral de la persona  

Teología Pastoral  

Seminarios y Materias Opcionales  

 

Curso quinto 

 

Corpus Joánico 

Antropología Teológica I 

Antropología Teológica II  

Escatología 

Sacramentos de sanación: penitencia y unción de enfermos 

Sacramento del Orden  

Sacramento del Matrimonio y pastoral familiar 

Teología Moral Social   



169 
 

Doctrina Social de la Iglesia  

Teología e historia de la espiritualidad  

Derecho canónico 

Seminarios y materias opcionales 

 

Curso sexto o año de pastoral
744

 

 

Teología del laicado y de la vida consagrada 

Catequética 

Homilética 

Teoría y práctica de la comunicación social 

Liturgia especial (ars celebrandi) 

Misionología 

Derecho parroquial 

Organización y planificación pastoral 

Pastoral de la acción social 

Pastoral juvenil y vocacional 

Patrimonio artístico, histórico y cultural de la Iglesia  

 

  

 

 

 

 
 
 
 

 
 
 

 
 
 

 
 
 

 
 
 

 
 
 

 
 
 

                                                             
744 Las materias indicadas en este curso son fundamentalmente «materias ministeriales» que podrían 

conformar el plan del «año de pastoral» para aquellos seminaristas que han realizado sus estudios 

eclesiásticos en una Facultad o Centro agregado en un quinquenio (cf. VG art. 76,2).  



170 
 

 

ÍNDICE 

 

INTRODUCCIÓN .....................................................................................................11 

1. Un nuevo Plan de Formación para los Seminarios Mayores de España ..........11 

2. Nuestra historia reciente ................................................................................12 

3. Notas características y contenidos fundamentales ..........................................13 

4. Ámbito de aplicación.....................................................................................17 

5. Reglamento y Proyecto formativo de cada Seminario ....................................18 

6. Colaboración interdiocesana ..........................................................................18 

 

I. DESCRIPCIÓN DEL CONTEXTO  SOCIAL, CULTURAL Y ECLESIAL 

DE LA IGLESIA EN ESPAÑA ................................................................................20 

1. Las circunstancias y las exigencias características del tiempo y lugar en que 

vivimos ................................................................................................................20 

2. Algunas características de los jóvenes de hoy entre los que se encuentran 

los que están llamados al sacerdocio ministerial ...................................................22 

3. La situación de los Seminarios ......................................................................25 

4. Un extraordinario desafío misionero y formativo a tener en cuenta ................26 

 

II. LAS VOCACIONES SACERDOTALES ............................................................28 

1. Principios generales.......................................................................................28 

2. Los Seminarios Menores y otras formas de acompañamiento vocacional .......31 

3. Las vocaciones de adultos .............................................................................33 

4. Las vocaciones y la migración .......................................................................34 

5. La pastoral vocacional, expresión de la conversión pastoral y misionera ........34 

 

III. LOS FUNDAMENTOS DE LA FORMACIÓN ................................................37 

1. El fundamento de la formación: la identidad y espiritualidad presbiteral ........37 

a) la identidad sacramental del presbítero en la Iglesia ......................................37 

b) la espiritualidad presbiteral derivada de su identidad sacramental .................39 

c) del «misterio al ministerio» presbiteral..........................................................40 

2. La configuración con Cristo, camino de la formación inicial y permanente ....43 

a) Configuración con Cristo Sacerdote, Cabeza, Siervo, Pastor y Esposo ..........43 

b) Configuración con Cristo Obediente, Célibe y Pobre ....................................45 

c) Configuración con Cristo Hijo del Padre, Cabeza de la Iglesia, Salvador del 

Mundo ..............................................................................................................46 

3. La finalidad de la formación: el servicio a la Iglesia y a su misión en el 

mundo ..................................................................................................................47 

a) el presbítero en la Iglesia: representación sacramental de Cristo ante la 

Iglesia y de toda la Iglesia ante su Señor ...........................................................47 

b) presbíteros, unidos al Obispo, al servicio de la Iglesia misterio de comunión 49 

c) presbíteros, signo e instrumento de la Iglesia Misión al servicio del mundo ..51 

4. Los medios de la formación: acompañamiento y discernimiento ....................52 



171 
 

5. El principio unificador de la formación: seminarista, seminario y 

presbiterio, dóciles al Espíritu Santo, al servicio de la caridad pastoral .................54 

 
 

IV. LAS DIMENSIONES DE LA FORMACIÓN....................................................57 

1. Una formación integral y personalizada en comunidad y para la misión.........57 

a) en comunidad (formación comunitaria) .........................................................57 

b) para la misión (impulso misionero) ...............................................................60 

c) una formación integral y personalizada .........................................................61 

2. La dimensión humana ...................................................................................61 

a) Objetivos de la formación humana ................................................................63 

b) Medios para la formación humana ................................................................66 

c) Formación humana en comunidad con impulso misionero ............................68 

3. La dimensión espiritual .................................................................................69 

a) Objetivos de la formación espiritual ..............................................................71 

b) Medios para la formación espiritual ..............................................................76 

c) Formación espiritual en comunidad con impulso misionero ..........................81 

4. La dimensión intelectual ................................................................................82 

a) Objetivos de la formación intelectual ............................................................84 

b) Medios para la formación intelectual ............................................................88 

c) Formación intelectual en comunidad con impulso misionero .........................92 

5. La dimensión pastoral ...................................................................................93 

a) Objetivos de la formación pastoral ................................................................93 

b) Medios para la formación pastoral ................................................................97 

c) Formación pastoral en comunidad con impulso misionero .......................... 100 

 

V. LAS ETAPAS DE LA FORMACIÓN:  LA FORMACIÓN INICIAL Y 

PERMANENTE ...................................................................................................... 102 

1. Criterios generales ....................................................................................... 102 

 

I. LA FORMACIÓN INICIAL............................................................................ 103 

1. Acceso al Seminario Mayor ......................................................................... 103 

2. Condiciones para el ingreso ......................................................................... 103 

3. Etapas de la formación inicial ...................................................................... 106 

a) Etapa propedéutica...................................................................................... 107 

b) Etapa discipular (o de estudios filosóficos) ................................................. 110 

c) Etapa configuradora (o de estudios teológicos) ........................................... 113 

d) Etapa pastoral (o de síntesis vocacional) ..................................................... 117 

4. En discernimiento vocacional constante. Evaluaciones periódicas y 

escrutinios .......................................................................................................... 120 

5. Períodos especiales en la formación inicial .................................................. 122 

a) Períodos de vacaciones ............................................................................... 122 

b) Las interrupciones ...................................................................................... 122 

6. Situaciones y casos especiales ..................................................................... 123 

7. Abandono y expulsión del Seminario .......................................................... 124 



172 
 

II. LA FORMACIÓN PERMANENTE .............................................................. 124 

1. Sentido y necesidad de la formación permanente ......................................... 124 

2. Etapas de la vida del presbítero en formación permanente ........................... 126 

a) Los primeros años de vida presbiteral: los sacerdotes jóvenes ..................... 126 

b) A la mitad del camino: los sacerdotes de mediana edad .............................. 128 

c) La experiencia de la fragilidad y el silencio para la sabiduría: los sacerdotes 

mayores .......................................................................................................... 129 

3. Modos de fraternidad presbiteral en la formación permanente ..................... 130 

 

VI. LOS AGENTES DE LA FORMACIÓN .......................................................... 133 

1. La Santísima Trinidad, agente principal ....................................................... 133 

2. La Iglesia, sujeto comunitario de la formación ............................................. 134 

3. El Obispo diocesano .................................................................................... 136 

4. El presbiterio diocesano .............................................................................. 138 

5. Los propios seminaristas ............................................................................. 138 

6. El equipo de formadores .............................................................................. 140 

a) Equipo de formadores, comunidad formativa .............................................. 140 

b) El Rector .................................................................................................... 142 

c) El Vicerrector ............................................................................................. 143 

d) El Director espiritual .................................................................................. 144 

e) Coordinadores de otras dimensiones de la formación .................................. 146 

f) El ecónomo ................................................................................................. 147 

7. Comprometidos en la formación .................................................................. 147 

a) Los profesores ............................................................................................ 147 

b) Los especialistas ......................................................................................... 150 

c) La familia, la parroquia y otras realidades eclesiales ................................... 152 

d) La vida consagrada y los laicos en la formación .......................................... 154 

8. La formación permanente de todos los agentes ............................................ 155 

 

APÉNDICE .............................................................................................................. 157 

I. ORGANIZACIÓN DE LOS ESTUDIOS ........................................................ 157 

1. Estudios de las «materias propedéuticas» .................................................... 158 

2. Estudios filosóficos ..................................................................................... 160 

3. Estudios teológicos ...................................................................................... 162 

4. Materias «ministeriales» .............................................................................. 164 

5. Estudios de especialización ......................................................................... 165 

6. Metodología de la enseñanza ....................................................................... 165 

II. DISTRIBUCIÓN DE LAS MATERIAS EN LOS ESTUDIOS ..................... 167 

 


